# تاریخ الفکر الفلسفی

# الفلسفة اليونانية من طاليس إلي أفلاطون





الأستاذالدكتور محمد على أبو ريان



# تاريخ الفكر الفلسفى الفلسفة اليونانية من طاليس إلى أفلاطون

# تاريخ الفكر الفلسفى

الفلسفة أثيونانية من طاليس إلى أفلاطون

دكت وا محمد على أبوريان أستاذ كرسى القلسعة وتاريخها كلية الآداب جامعة الإسكندرية

الطبعة الثانية 2014 النسائسو النسائسو النسائسو النسائسو النسائسو النسر دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر تليفاكس : ٥٢٧٤٤٣٨ – الإسكندرية للمناكس : مرابط بديل > shiabooks.net رابط بديل > وابط بديل >

# تقديم الكتاب للأستاذ الدكتور محمد ثابت الفندى أستاذ الفلسفة ومناهج البحث بجامعة الإسكندرية

لا يمكن للفلسفة أن تنفصل عن تاريخها كما ينفصل العلم عن تاريخه الطويل العربيق: فنحن ندرس العلوم الموضوعية دون دراسة لتاريخها وتطورها، إذ العلم ينسى ماضيه في كل خطوه يخطوها إلى الإمام، وقوانينه التي نتعلمها صنه مجردة عن ماضية لأننا ندرسها في ذاتها بغض النظر عن العصور التي ظهرت فيها والأشخاص الذين اكتشفوها ، وكل اصطلاح من اصطلاحات العلم إنما نكتفي في إدراك معناه بالاستعمال الذي نجده له في المعادلات أو القوانين التي يبدخل الاصطلاح فيها ، وذلك بغض النظر عن نشأته وتطوره خلال تاريخه ، وبالجملة إنما العمل المتقدم شيء معاصر دائما وكأنه لا ماضي له ، وتاريخه الطويل العريض ليس جزءا من موضوعه .

أما فى العلوم الإنسانية وعلى رأسها الفلسفة، فإن الموقف من تاريخها يختلف تماما عن العلوم الموضوعية، وفى الفلسفة بالذات يصبح تاريخ دراستها ومذاهبها وتأثر الفلاسفة بعضهم ببعض وتطور مفهومات الاصطلاحات الفلسفية من مدرسة إلى أخرى أو من حيل إلى آخر، يصبح كل هذا هو الدراسة الفلسفية بالذات بحيث لا ترى فارقا ين الفلسفة وما يمكن أن تكون تاريخا لها، إذ كل مسألة فلسفية عندما نعالجها فلسفية صادقة إنما تثير تاريخها بأكمله، وتجد حلها الحقيقى في إثارة كاملة لذلك التاريخ يتحدد في إطارها موقفنا الحالى من تلك المسألة

<sup>(1)</sup> الطبعة الأولى.

لذلك كان دائما تاريخ الفلسفة مصدرا هاما جدا من مصادر الفلسفة، كما أن إعادة كتابته أمر ضرورى لتكوين الفليسوف ، وفي كل تأليف جديد في تاريخ الفلسفة أضواء. جديدة على مسائلها وارتباطاتها فيما بينها ونموها خلال تعاقب الفلسفات .

كل هذا جال يخاطرى وأنا أقرأ فصولا من هذا الكتاب الذى بذل فيه مؤلفه جهدا كبيرا متتبعا مصادر الفلسفة اليونانية ونشأة مدارسها ليقف وقفة طويلة عند أفلاطون والكتاب يشهد بفهم طيب للفلسفة وتتبع صادق لشاكلها وعرض واضح يقرب الفلسفة إلى طلابها ، ولا غرابة فى هذا فإن المؤلف قد استكمل تكوينه العلمى على خير وجه : فلقد تخرج فى كلية الآداب بجامعة الإسكندرية عام ١٩٤٤ ثم حصل على الماجستير عام ١٩٤٩ ، كما حصل فى الوقت نفسه على دبلوم معهد العلوم الاجتماعية ، وأوفد فى بعثه إلى فرنسا فحصل على دكتوراه الدولة فى الفلسفة من السربون مع مرتبة الشرف المتازة عام ١٩٥٥ . وهو يقوم منذ ذلك التاريخ بالتدريس فى كلية الآداب بالإسكندرية وفى الجامعة الليبية ببنى غازى حيث انتدبته تلك الجامعة للتدريس بها ، ومن مؤلفاته : أصول الفلسفة الإشرافية ، وهياكل النور للسهروردى، ومذهب أبى البركات البغدادى فى الفلسفة ، وكلها مؤلفات قيمة .

وإنى لأرجو أن يحقق المؤلف برنامجه الطويل الذى أعلن عنه في تقديمه لكتابه الذي بين أيدينا الآن.

د . محمد ثابت الفندى

الإسكندرية في ٣١ أنحسطيب ١٩٦١

#### مقدمة الطبعة الثانية

أقدم اليوم إلى القراء والمختصين في حقل الدراسات الفلسفية هذه الطبعة المجديدة المنقحة من "تاريخ الفكر الفلسفي" الجزء الأول ، وقد أضيفت إلى هذه الطبعة فقرات جديدة، وخصوصا فيما يتعلق بالأصول الشرقية الفلسفة، وتضمنت كذلك معالجة مستفيضة للجدل الأفلاطوني وارتباطه بموضوع المعرفة الخ...

وقد رأينا تحقيقا لفائدة الباحثين أن نلحق بالكتاب نصوصا من كتاب " ما بعد الطبيعة، حيث يستعرض أرسطو مذاهب وآراء الفلاسفة السابقين على سقراط، كما يتعرض لنقد نظرية المثل الأفلاطونية بعد أن يورد النظرية في صورتها الرياضية.

ولا يسعنى وقد ظهر الكتاب فى صورته الجديدة ، إلا أن أشكر من ساهموا فى إصلاح تجاربه وإنجاز فهارسه وأخص بالذكر السيدة المحترمة زوجتى وتلميذى السيد / محمد جلال شرف ، المعيد بقسم الدراسات الفلسفية والاجتماعية .

ولى وطيد الأمل فى أن يكون لهذا العمل المتواضع أثره فى إلقاء الضوء على تاريخ الفلسفية ، الأمر على تاريخ الفلسفية منذ نشأتها الأولى ، فتعمق بذلك مفاهيمنا الفلسفية ، الأمر الذى يؤدى إلى قيام ثقافة ذات أسس فلسفية راسخة .

olllo Idelėč mels Ilmبيل. Kmiicyo ės 7 alge 0791

المؤلف د . محمد على أبو رياد

#### مقدمه الطبعة الخامسة

تظهر هذه الطبعة الجديدة الجزء الأول من تاريخ الفكر الفلسفى العام فى صورتها المكتملة قبيل بداية العام الجديد ١٩٧٣ م، وبعد فترة قصيرة من ظهور الطبعة السابقة ، وهى بهذا تسجل ظاهرة صحية فى محيط الثقافة العربية من حيث تزايد إقبال القراء على مؤلفات الفلسفة وهى أعلى مراتب الإنتاج العقلى عمقا وتركيزا ، وذلك بعد أن كاد القلق يعتور النفوس — فى فترة سابقة — بسبب تهافت شباب القراء على كتب الثقافة السطحية الرخيصة التى ينتشر تداولها — فى الغالب — للتسلية الوقتية وشغل أوقات الفراغ .

وقد بذلنا بعض الجهد في تعديل العبارات وفي تصحيح الأخطاء المطبعية الواردة في الطبعة السابقة ، كما أضفنا مادة جديدة إلى بعض نصوص الكتاب ولا سيما في الفصل الثامن الذي يتناول موضوع السياسة عند أفلاطون

أما باقى أجزاء سلسلة تاريخ الفكر الفسلفى العام الذى يعد هذا الكتاب باكورتها وققد أعددنا طبعات جديدة لها وبصفة خاصة فيما يستعلق بالجرزئين الخاصين بالفلسفة الإسلامية حيث تم إجراء تعديلات جوهرية عليهما ، وسيظهر الجرزء الأول منهما مشتملا على : المدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية ثم نشأة علم الكلام وتطوره وأخيرا تاريخ الفلسفة الإسلامية ثم نشأة علم الكلام وتطوره وأخيرا تاريخ الفلسفة الإسلامية من الكندى إلى ابن رشد أما الجزء الثانى فقد أفردناد لدراسة التصوف الإسلامي

وسيتم طبع الجزأين في وقت قريب إن شاء الله .

ونحن نأمل أن تخرج الطبعات الجديدة من السلسلة وقد اكتملت مادتها وكذلك موضوعاتها التي أشرنا إليها في مقدمة كتابنا هذا.

ولا يسعنا بعد إنجاز هذه الطبعة الجديد إلا أن نتوجه بالشكر والحمد لله العلى القدير الذي وهبنا القدرة على القيام بهذا الجهد – في معترك العمل ومشاكله – خدمة لطلابنا والقراء من عشاق الثقافة العميقة الجادة.

#### والله ولى التوفيق

الإسكندرية في نوفمبر ١٩٧٢

د . محمد على أبو ريان

#### مقدمة الطبعة الرابعة

لا يسعنى وأنا أتقدم بهذه الطبعة الجديدة للجزء الأول من تاريخ الفكر الفلسفى إلا أن أذكر بالفضل إقبال طلبتى فى عديد من الجامعات العربية على تناول مادة هذا الكتاب بالدراسة والتحليل والإسهام معى وعن وعى وإدراك فى مناقشة مفاهيمه الأمر الذى شجعنى على المضى فى إخراج الأجزاء التالية من هذا السفر الكبير الذى يوشك أن يضم بين دفتيه تاريخ الفكر الفلسفى العام منذ نشأته إلى اليوم.

فقد صدر الجزء الثانى من هذه السلسلة عن أرسطو والمدارس المتأخرة ، والجبزء الرابع (١) عن علم الكلام والتصوف الإسلامي والجبزء الخامس عن الفلسفة الإسلامية . أما الجزء السادس فقد اختص بالفلسفة الحديثة المعاصرة .

هذا ، ولعلنا لم نكتف في هذه الأجزاء التي صدرت من تاريخ الفكر الفلسفي العام بتاريخ المذاهب عبر التاريخ فحسب ، بل لقد عولنا على مناقشة مختلفة الآراء والمذاهب ونقد بعضها بطريقة تاريخية مقارنة وذلك بما لا يخرج كثيرا عن أسلوب كتابة تاريخ الفلسفة وحيث يتعين على المؤرخ أن يتحاشى مظنة إبداء وجهات نظر خاصة تضفى صبغة غير موضوعية على عملية التاريخ في تسجيلها لحركة الفكر عبر الزمان .

واختتم هذه العجالة بتقديم خالص شكرى إلى كل من أسهم فى إخراج هذه الطبعة الجديدة من الكتاب (٢) مع إزجاء تحية من الأعماق إلى طلبتى فى جامعة بيروت العربية الذين أتيحت لهم فرصة استيعاب هذا اللون العميق من الثقافة الإنسانية خلال ثلاث سنوات أمضيتها فى سفارة العلم فى بلادهم العربية الجميلة وفقنا الله إلى ما فيه الخير لأمتنا وسدد خطانا على طريق العلم والإيمان.

المؤلف

الإسكندرية في أول ديسمبر ١٩٧١

<sup>(</sup>١) لم يصدر بعد الجزء الثالث والخاص بالفلسفة المسيحية .

<sup>(</sup>۱) وأخص بالذكر تلميدي وزميلي الدكتور جلال موسي.

#### مقدمة الطبعة الثالثة

وبعد فهذه مقدمة الطبعة الثالثة من الجزء الأول من تاريخ الفكر الفلسفى تخرج اليوم إلى الباحثين والقراء منقحة ومزيدة فى ثوب جديد لتنضم بهذه المصورة إلى مؤلفاتنا الأخرى التى أصدرتها دار المعارف ، التى ما برحت تسهم عن جدارة فى نشر ألوان شتى من الأسفار النفيسة فتعمل بذلك على تعميق الجانب المعنوى من حضارتنا العربية الخالدة .

هذا وقد أضفنا الجديد إلى مواضع شتى من الكتاب ، ولاسيما فيما يتعلق بدراستنا لأفلاطون ، واعدنا صياغة البحث الخاص بالجدل الأفلاطوني الذي يعد حجر الزاوية في مذهب هذا المفكر المثالي العظيم .

وقد صدرت قبل ذلك الطبعة الثانية للجزء الثانى من تاريخ الفكر الفلسفى والخاصة بأرسطو، ونعد الآن الطبعة الأولى للجزء الثالث عن الفلسفة الهلاينية (أفلوطين ومدرسة الإسكندرية الفلسفية).

أما الجزء الرابع من هذه السلسلة فقد ظهر بعنوان "الفلسفة الإسلامية شخصياتها ومذاهبها، ونحن بصدد إعداد طبعة جديدة له، وكذلك فقد اقتضت ضرورات النشر أن تقدم للمطبعة الجزء السادس الخاص بالفلسفة الحديثة قبل إصدار الجزء الخاص بالفلسفة المسيحية، ونحن نتوجه إلى الله عز وجل أن يهبنا مزيدا من الصحة والعزم على متابعة إخراج أجزاء هذا المؤلف الفلسفى التاريخي العام لنقدم للباحثين ولطلاب الفلسفة صورة كاملة للفكر الفلسفى الخصب عبر تاريخ الإنسانية

#### تصدير(١)

ليس من شك في أن الحضارات التي أقامها الإنسان على سطح الأرض إنما تستند على دعامتين جوهريتين : أساس فكرى وأساس مادى .

و إذا كنان الوجه المادى للحضارة يعطيها الشكل الظاهر والصورة المرئية المحسوسة فإن البوجه الروحيي والفكري هو الذي يؤسسها ويتعهدها : إرهاصات أولية ، فبذرة ينبثق منها الوميض الأول ، فوليد في المهد لم تكتمل له أسباب النضوج والتكامل ، فالفكر إذن هو الذي يعطى للإنسانية معنى وللوجسود الإنساني سندا وتبريس ، ومهما خيل إلى بعض المغالين في النزعة العملية أنهم قد يكونون في غنى عن الفكر العميق فإن هذا الفكر يؤسس بالضرورة تجاربهم ومنافعهم العملية، إنهم كالطفل الذى يقطف الثمار الناضجة ليتغذى بها دون أن يعير الشجرة التي حملت القطاف اهتماماً، فإذا استمر الأفراد على هذا النحو جف النبع الذى منه يرتوون وذبل النبت الذى ينتج القطاف، وتوقف المصنع وانحسر تيار التقدم. فحقيقة الأمر أن النبع والنبت والمصنع لا تنتظم أمورها إلا حسب أفكار تبدأ فروضا ثم تستقيم بالجهد العلمي فتصبح نظريات لا تلبث أن تدخل مجال التطبيق، فيكون منها الثمر الذي يمسك به ويترصده المتشدق بالمنفعة العملية ، غير عابئ بأنه إنما يروى الظمأ من سيال متدفق من نبغ صاف رقراق يمثل خير ما في الإنسان من خير وحق وجمال ألا وهو الفكر.

وإذا كان الفكر على وجه العموم هو المحرك الأساسى للنشاط الإنسانى وهو جوهر الوجود الإنسانى فإن الفكر الفلسفى بصفة خاصة، وهو تعميق للمفاهيم الروحية إنما يحتل مركز الصدارة بالنسبة لسائر ألوان النشاط العقلى الآخرى، فالمذهب الفلسفى أن هو إلا تعبير مركز على التيارات الأساسية التى

<sup>(</sup>١) مقدمة الطبعة الأولى .

تؤسس الحضارة وتبنى المجتمع وترشده، وهى مشتقة من طبيعته الإنسانية حسب ظروف الزمان والمكان والبيئة والمزاج .

فلا يمكن إذن أن ندرس تاريخ الأمم دون أن نتعرض لإنتاجها الفكرى وأن نوجه إليه أكبر مزيد من الاهتمام، و إذا كان التاريخ السياسى والاقتصادى وغير ذلك من ألوان التاريخ، إذا كانت هذه تحمل اللون الخاص للأمة التى يؤرخ لها، فإن التاريخ الفكرى فضلا عن أنه قد يحمل هذا اللون الخاص للأمة التى يزدهر فيها، إلا أنه مع هذا يتميز بطابع فريد وهو أنه قد يتجرد من "المحلية" ليترابط مع غيره من الإنتاج الفلسفى للأمم الأخرى، لأنه إنتاج إنسانى يصدر عن عقل الإنسان، والعقل قوة كلية إنسانية عامة تنتهى فى آخر الأمر إلى قوانين المنطق الأساسية ذات الكلية والضرورة والتى يفترض صحتها البدائى والمتحضر، والأسود والأبيض، والطفل والكهل على السواء إلخ.

لهذا كان لزاما على مؤرخى الفلسفة أن يتناولوا التراث الفلسفى على أنه نتاج الإنسانية جمعاء.

وفى هذه السلسلة التى نفتتحها بهذا الكتاب سنحاول أن نسير على ضوء ما أوجرناه من اتجاهات، فنبدأ بالفكر الفلسفى عند اليونان ثم نتناول العصر الهيللينستى ، ثم الفكر الفلسفى الإسلامى، ثم الفكر المسيحى فى القرون الوسطى، ثم الفكر فى العصر الحديث، وأخيرا الفكر المعاصر(۱).

أما مشكلات الفكر الفلسفى العامة فسنفرد لها كتبا أخرى إن شاء الله وإذا كنان الفكر المعاصر في المجتمع العربي هو امتداد طبيعي للفكر الإسلامي في عصر النهضة العربية، فإن هذا الفكر الإسلامي قد استمد بعض مقوماته من

<sup>(</sup>۱) نذكر فيما يلى الرموز الاصطلاحية التي سنستخدمها في هومامش صفحات هذا الكتاب وما يليه من أجزاه أن شاء الله: المرجع السابق = (ف.س) سيرد ذكره فيما بعد = (م.ب) ارجع إلى النص الأصلى = راجع ودد ذكره فيما سبق = (ف.س)

التخربة اليونائية الفلسفية ، لهنذا فإن كتابنا هذا إنما يعد في نفس الوقت مقدمة لا غنى عنها لدراسة الفكر الإسلامي الفلسفي .

ولا يفوتنا في هذا المجال أن نوجه النظر إلى كتلب "تاريخ الفلسفة اليونانية" لأستاذنا المرحوم يوسف كرم فكتابنا الذى تقدمه اليوم.هو ثمرة من غيرس الأستاذ الكبير. وحسبى أن أصل بإنتاجى المتواضع إلى أن يكون رافدا متواضعا من هذا النبع الغزير، فإليه أقدم هذا الإنتاج المتواضع لعله أن يكون تعبيرا صادقا مخلصا عن ولاء التلميذ لأستاذه وتمجيدا لمفكر ممتاز لم يلق التقدير الكافى في حياته ولعله أن يحظى به مع الخالدين.

كما لا يفوتنى أيضا أن أشير إلى شخصية فذة ، وعالم قدير وباحث ممتاز فقدته أسرة الدراسات الفلسفية في الجامعات العربية في غضون هذا العام وهو الأستاذ ثابت الفندى على تفضله بتقديم هذا الكتاب إلى القراء .

وإنى لآمل أن أكون قد وفقت في عرض اتجاهات الفكر اليوناني في هذه الفترة الطويلة منذ بزوغ هذا الفكر إلى مدرسة أفلاطون .

والله الموفق إلى سواء السبيل بنغاتك في يوليو ١٦٦١

محمد محلي أبو ريان

### مقدمة عامة أولا : أهمية دراستنا لتاريخ الفلسفة

فى دراستنا الفلسفية ننهج منهجين إما أن نتناول المشاكل الفلسفية فى داتها فتعرض لها كموضوعات قائمة أمام الفكر ، وترد محاولات الفلاسفة لحلها حينئذ فى المركز الثانى من الأهمية بالنسبة للمشاكل نفسها وهذا هو المنهج الأول .

أما المنهج الثانى : لدراسة الفلسفة فهو تتبع الفكر الفلسفى تاريخيا خلال النبتاج الفلسفي للفلاسفة أنفسهم، مع دراسة العوامل المؤثرة في إنتاج الفيلسوف، وصلاته بعصره، واستفادته من السابقين عليه، وتأثيره في اللاحقين له ، ونحن في هذه الدراسة نعتبر الفكر الفلسفي ظاهرة من ظواهر الحضارة الإنسانية لها أصولها وتطوراتها إلى عصرنا هذا. أما تناول المذاهب الفلسفية كوحدة قائمة بذاتها أو قيما يعرف بدراسة المدارس الفلسفية ، هذه الدراسة تعتبر في الواقع دراسة تجميع بين الاتجاهين الأول والثاني ، ولا نريد أن نتناول هنا بالتفصيل مشكلة الدراسة التاريخية للفلسفة ومدى خضوعها للقواعد المعروفة في الدراسات التاريخية الأخرى، إلا أننا نكتفى بالإشارة إلى أنه على الرغم من أن هتاك صفة ثلا يمكن إتكارها وهي أن الفيلسوف مهما قيل عن عزلته فإن إنتاجه الفلسغي له أصوله المستمدة من جذور عميقة في العصر الذي يعيش فيه ، حتى ولو كان تقكيره قد سبق هذا العصر ، وعلى الرغم من هذا فإن المذاهب الفلسقية حين تتعرض لتفسير معرفتنا بالعالم المحيط بنا ، فإن لهذه المذاهب قوانين خاصة بها ذلك أن مشكلة بعينها قد تتفرع من مشكلة أخرى أو تبتداخل معها ، أو أن مذهبا يستدعى ظهور مذهب آخر لنقده أو معارضته، بقطع النظر عن العوامل المحيطة بالفيلسوف.

ونلاحظ أن هناك اتجاها عند بعض المعاصرين من المؤرخين إلى بيان ما للعاملين السيكولوجى والاجتماعى من أثر فى الإنتاج الفلسفى ، بل إلى اعتبار النتاج الفلسفى نتاجا اجتماعيا خالصا ، كما يرى واضعوا علم الاجتماع المعرفى . Sociology of Knowledgo ومهما يكن من شيء فإن الدراسة التاريخية للفلسفة هى الأسلوب المبسط والمفصل فى الدراسات الفلسفية .

وثمت مشكلة أخرى قد تواجهنا حيث الكلام عن تاريخ الفلسفة ، وهى هل يمكن القول بأن لكل شعب فلسفة خاصة به وتاريخا لهذه الفلسفة ، وأن هناك فلسفة قومية لها طابع مميز عند كل طائفة من البشر ؟ لكى نجيب على هذا التساؤل يجب أن نفرق أولا بين الفلسفة اليونانية التى هى أسلوب خاص من الفكر يخضع لقواعد المنطق، وبين النظرات الفلسفية التى تتناول جوانب مختلفة من الوجود وتعرضها عرضا دون محاولة البرهنة عليها أو إدماجها فى نظام عقلى محكم يخضع للضرورة العقلية، و إذا قصرنا إطلاق لفظ "الفلسفة" على المعنى الأول ، فإنه لا يمكن أن يقال إن لكل شعب نتاجا فلسفيا خاصا به، حتى ولو كان متحضرا، وهذا لا ينفى أن لدى الكثير من الشعوب مصلحين اجتماعيين وأخلاقيين وأنبياء وأولياء، ومهما قيل عن وجود نظرات فلسفية عند الهنود والصينيين فإنها نظرات مشوبة بطابعين هما الطابع الصوفى والطابع الهنود والصينيين فإنها نظرات مشوبة بطابعين هما الطابع الصوفى والطابع

فلم يكن للفلسفة الهندية وجود مستقل عن الدين، وإن كان بعض المؤرخين قد حاول أن ينسب إلى الهنود بعض النظريات الفلسفية التى وردت فيما بعد عند فلاسفة اليونان، ولكن الثابت قطعا أن هذه لم تكن إلا محاولات أولية لم ترق إلى مستوى النضج الفلسفى عند اليونان، وما قيل عن الهنود والصينيين ينطبق على الفكر المصرى القديم (۱) رغم أن بعض الفلاسفة اليونان مثل أفلاطون زاروا مصر وتلقوا العلم فى معاهدها(۱).

<sup>(</sup>١) " راجع الفلسفة في الشرق " ترجمة الدكتور محمد يوسف موسى - طبعة القاهرة .

<sup>(</sup>٦) سنتناول مشكلة الأصول الشرقية للفلسفة اليونانية فيما بعد .

كل هذا لا ينفى أن الفكر الشرقى القديم قد تسرب إلى المحيط العقلى اليونانى، على أن هذه العناصر الشرقية ما لبثت أن امتزجت بالفكر اليونانى، والثابت على أى حال أن نشأة الفلسفة عند اليونان جاءت نتيجة لتطور داخلى في الحياة العقلية عندهم ، فقد تناولوا بالنقد الحر المحايد نظمهم الدينية التي كانت تتمثل في مجموعة من الأساطير الخرافية ، هي في معظمها من نسج الخيال ، وتعرضوا أيضا لتقاليدهم وأخلاقهم وعاداتهم ونظمهم السياسية وأحلوا محلمها نظما محكمة لا تخضع إلا لدواعي المنطق والعقل ويسيطر عليها قانون عام Logos.

وقد ظلت هذه الروح اليونانية تؤثر في تاريخ الفكر البشرى في مختلف عصور تطوره ، فكان لها أكبر الأثر في قيام الحضارة الغربية الحديثة ، ومن ناحية أخرى لا يمكن أن ننظر إلى الفلسفة اليونانية على أنها تمهيد للفلسفة الحديثة فحسب ، بل أنها تمثل في ذاتها مذاهب لها قيمتها من الناحية الفلسفية وذلك من حيث أنها تعبير عن حياة الإنسان العقلية في فقرة من فترات تاريخه الحضارى ، لاسيما وأن الفلسفة لم تكن بعيدة عن الحياة العامة لليونانيين في ذلك العصر، فقد كان لها مدلولان : أحدهما نظرى وهو التفسير الفلسفي للوجود، والآخر عملي وهو اعتناق موقف خاص إزاء الحياة اليومية التى يحياها الإنسان من النواحى الخلقية والسياسية والدينية هذا الموقف الخاص يتحكم فيه مبدأ إنساني كان في مركز القداسة عند اليونانيين وهو كفالة العيش في حرية تامة لكل مواطن، أي أن لكل فرد حرية التعبير عن آرائه بالطريقة التي يختارها وكان عدم وجرد سلطة دينية جامدة متحكمة من العوامل التي ساعدت على قيام الفلسفة في جو تسوده الحرية الفكرية حيث تمكن الفلاسفة من محاولة تفسير العالم والخلق حسب ما يمليه عليهم فكر حر

مستقل ، وكذلك كان الأمر فيما يتعلق بالأخلاق ، فإن عدم وجود أخلاق قائمة على الدين شجع الفلاسفة على الخوض في المشاكل الأخلاقية وبذلك حلت الفلسفة محل الدين في وضع القيم الأخلاقية لحياة فاضلة . ولما كانت بلاد اليونان في ذلك الوقت مسرحاً لقلاقل سياسية وثورات داخلية وانتقاد لسلطة الأرستقراطية الحاكمة لذلك كان على المفكرين الأحرار أن يضعوا الأسس لقيام مجتمع أفضل ، وهذا بالفعل هو ما حاوله كل من أفلاطون وأرسطو .

وخلاصة القول أنه بينما نجد أن فلسفة الوسطى المسيحية والإسلامية وكذلك الفلسفة الحديثة قد نشأت فى جو تشيع فيه السلطات الدينية مما دعا الفلاسفة إلى مواجهة كثير من المواقف الصعبة ، فتارة يدافعون عن الدين، وطورا يحاولون التوفيق بينه وبين الفلسفة وتارة أخرى يثورون على سلطته أو يبتجاهلونه — نجد من ناحية أخرى أن الفلسفة اليونانية قد نشأت حرة طليقة لا أثر لضغط السلطة الدينية عليها ، ذلك أنه لم يكن للدين أثر قوى على الفكر اليوناني فى ذلك العصر .

# ثانياً: التعريف بمصادر تاريخ الفلسفة اليونانية

نلاحظ أن أفلاطون هو الفيلسوف الوحيد الذى وصلتنا كتاباته كاملة تقريبا، وذلك لأن النشاط الأدبى كان عاملا هاما فى حياته الغلسفية، وقد وصلتنا أيضا معظم كتابات أرسطو فيما عدا كتابات شبابه الأول، وكذلك وصلتنا كتابات شيشرون (۱) وسنيكا (۲) ومارك أوريل (۲) وابكتيتوس (۱) وأفلوطين (۰) ومن ناحية أخرى نجد أن عددا كبيرا من الفلاسفة لم يدون آراءه، وكل ما نعرفه عنهم ما نقله عنهم فلاسفة متأخرون من أقوال شفوية، وعلى العموم فإن معظم مصادر الفلسفة اليونانية فى الفترة السابقة على سقراط قد فقدت، ولحسن الحظ استن الفلاسفة اليونانيون الذين وصلتنا كتاباتهم سنة سرد الآراء السابقة عليهم وهو ما يسمى Doxographio وستحاول فى هذا الفصل التعريف بالمصادر الأساسية التى استمد منها المؤرخون مواقف الفكر الفلسفى عند اليونان فترتب هذه الصادر فى ثلاث مجموعات.

<sup>(</sup>۱) شيشرون M.Tullius Cicero فيلسوف روماني ولد في 3 يناير سنة 101 وكانت وفاته في 8 ديسمبر سنة 20 ق.م تأثر بالنزعة التلفيقية ودرس الرواقية والأبيقورية مع ميل إلى الرواقية من الناحية الأخلاقية وقد كان خطيبا مفوهاً شارك في الحياة السياسية الرومالية راجع : Copleston A

Hist . of philosophy . Lodon 1956 Vol 1 , p . 718

<sup>(</sup>r) سنيكا seneca فيلسوف أخلاقي رواقي كان وزيرا للإمبراطورية نيرون وتوفي سنة ٦٥ م (م.س).

مارك أوريل Marcus Aurelius ولد سنة ۱۲۱ وتوفى سنة ۱۸۰ م وهو فليسوف رومانى تأثر بابكتينوس
 وقد أصبح إمبراطوراً رومانياً من سنة ۱٦١ إلى سنة ۱۸۰ م راجع :

Zoller: Outlines of the Hist of Greek philo p. 271

<sup>(</sup>۱) إبكتيتوس Epectetus فيلسوف رواقي ولد سنة " وتوفي سنة ١٣٨ م وكان عبدا لأحد قواد الإمبراطور للإمبراطور دومتيان ليرون وعندما أعتق تابح حياته في روما حتى طرد منها مع الفلاسفة في عهد الإمبراطور دومتيان Domitian فأسس مدرسة في ليقوبوليس من أعمال أبيدوس .

أفلوطين plotinus فليسوف الإسكندرية ولد في مصر سنة 203 م توفي في روما سنة 277 (ف. ب) الجزء الثاني من تاريخ الفكر الفلسفي .

#### الجموعة الأولى من المصادر:

هذه المجموعة تشتمل على ما ذكره الفلاسفة اللاحقون عن السابقين عليهم وكانت مدرسة "ديمقريطس" في القرن الخامس قبل الميلاد أول من اهتم بدراسة المسائل السابقة عليها دراسة منهجية وقلدها في ذلك السوفسطائيون (") ثم أفلاطون (") ولكن الذي نعرفه معرفة يقينية هي محاولة أرسطو (") عرض الآراء السابقة عليه بصدد كل مشكلة يعرض لها ، وقد تبعه في هذا الاتجاه تلميذه ثارفراسطس (") الذي ألف كتابا في "آراء الطبيعيين" في زيكون دوسكاي "(") وهو أول عمل باليونانية يكتب عن تاريخ الفلسفة اليونانية ، ويعد من أهم مصادر تاريخ الفلسفة في الفترة السابقة على سقراط (") وكان في الواقع المصدر الذي استقى منه معظم من كتب عن تاريخ الفلسفة اليونانية بعد ذلك فاعتمد عليه الفيلسوف أيتيوس (") في كتابه عن الفلسفة الذي أرخ فيه الفلاسفة من أفلاطون حتى عصره ، ونقل عن هذا الأخير مؤلف كتاب أرخ فيه الفلاسفة الطبيعيين) حوال سنة ١٦٠ بعد الميلاد وقد نسب خطأ لبلوتارك (") ، وكذلك جمع يوحنا ستوبوي (") مقتطفات من كتاب أيتيوس في البلوتارك (") ، وكذلك جمع يوحنا ستوبوي (") مقتطفات من كتاب أيتيوس في البلوتارك (الخامس الميلادي.

<sup>(</sup>۱) دبمقريطس Democritus من القائلين بمذهب الجزء الذي لا يتجزأ (ف.ب)

<sup>(</sup>۱) السوفسطانيون Sophists (ف. ب)

<sup>(</sup>ا) أفلاطون plato (ف.ب)

<sup>(</sup>ا) أرسطو Aristoltle (ف.ب)

<sup>(°)</sup> تاوفراسطس Theophrastus أحد تلامدة أرسطو وقد تولى رئاسة المدرسة المشائية بعد سنة ٢٢٢ ق.م وظل رئيسا للمدرسة حتى وفاته سنة ٢٨٨ ق.م تقريبا وقد تابع تاوفراسطس طريقة في سرد آراء الفلاسفة السابقين عليه فصنف أول مؤلف يوناني سرد فيه تاريخ الفلسفة اليونانية وسماه الآراء الطبيعية phiscon في "doxai أو "آراء الطبيعيين.

 <sup>(</sup>۱) فيزيكون دوكاى: الظر التعليق السابق (۲).

m سقراط Socrates (ت.ب).

<sup>(4)</sup> أيتيوس Actius فيلسوف مؤرخ وضع مؤلفه حوالي سنة 100 ق.م.

<sup>(</sup>ا) بلوتارك Plutarch of chaeronea ولد سنة ه£م (ف. ب)

<sup>(</sup>۱۰) يوحنا ستوبري John of stobbol من واضعي التراجم الفلسفية في القرن الخامس الميلادي .

#### الجموعة الثانية من المصادر:

وهي التي تتناول تاريخ حياة الفلاسفة أنفسهم وهي مصدر هام في تاريخ الفلسفة وأول من استن هذه الطريقة اتباع المدرسة المشائية، وقد بدأ هذا الأسلوب في الترجمة لحياة الفلاسفة تلميذ لأرسطو تأثر بالفيثاغورية هو أرستركسين الطارنطي(١٠). وبينما نجد هذه الترجمات مليئة بالقصص والخرافات والمواقف الشخصية، نجد رجال مدرسة الإسكندرية الفنسفية يحاولون التثبت من صحة ما نسب إلى الفلاسفة، وقد قامت بالفعل في الإسكندرية حركة عملية لتصحيح المخطوطات القديمة تولاها نخبة من النحويين(٢) في الإسكندرية ثم في أثينا وروما وأنطاكيا، وأهم مصدر في هذه الفترة هو ثبت (كتالوج) لشاعر ومؤرخ إسكندرى يدعى كليماك القورينائي(٣) ونجد أيضاً كتابات ديوجين اللائرسي(١) في مؤلفاته "حياة وآراء الفلاسفة، وقد وصلتنا نسخة غير كاملة منه، وقد حاول ديوجين الرجوع إلى المصادر الأصلية في كثير من الحالات، وقد حاول ديوجين الرجوع إلى المصادر الأصلية في كثير من الحالات، وقد اتجه تلميذ لكليماك إلى الجمع بين العنصرين القصصي والمذهبي في التاريخي لحياة الفلاسفة . وهناك محاولات أخرى متعددة لرجال مدرسة الإسكندرية نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر محاولة كل من فروفوريوس (°).

<sup>(</sup>۱) أرستوكين الطارنطى Aristoronus of Tarentum أدخل بعض تعاليم الفيثاغورية الجديدة في المدرسة المثانية .

النحويون The Grammarians علماء ومفكرو مدرسة الإسكندرية القديمة الذين وضعوا النصوص
 القديمة موضع الدراسة والبحث الدقيق .

<sup>(</sup>۱) كليماك القورينائي Callimeacus of Cyranica من علماء الإسكندرية المتأثرين بأرسطو، وضع لبتا ضخما عن الفلاسفة .

وبوجيت اللائرسي Diogenes lacrt عاش خلال القرن السادس الميلادي ، ألف كتابا عن حياة الفلاسفة ومداهبهم .

<sup>(</sup>a) فورفوريسوس Prophyyry من تلاميد أفلوطين ٣٠٥/٢٢٣ م شرح بعض كتب أرسطو وبعض محاورات أفلاطون واشتهر بأنه أخرج مذهب أفلوطين على صورة مجموعة من المقالات أسماها بالتاسوعات، وهو واضع كتاب إياغوجي أي المدخل إلى مقولات أرسطو.

ويامبليخوس(١) وضع سيرة أسطورية لفيثاغورس(٢) ثم محاولة هرميبوس(٣) وضع قاموس الفلاسفة حسب الترتيب الأبجدي.

#### الجموعة الثالثة من المصادر:

وهى المصادر التى تتناول المدارس الفلسفية أى تلك التى تعرض المشاكل الفلسفية وتبين أوجه التشابه وأوجه الاختلاف بين المدارس المختلفة . وأهم ما وصل إلينا بهذا الأسلوب كتابات سوشين (1) الإسكندرى الذى ألف بين ١٧٠/ ق.م ثم كتابات ديوقليس ألمفيترى وملياجر الجدارى الذى ولد حوالى سنة ١٧٠ ق.م ، وقد ألف كتابا عن مذاهب الفلسفة وصلنا منه الجزء الخاص بمدرسة أفلاطون والمدرسة الرواقية .

وأهم مصدر في هذه المجموعة بعد كتاب ثاوفراسطس على وجه العموم هو كتاب أبولودووس<sup>(°)</sup> المسمى "بتاريخ المذاهب"، وهو يؤرخ لفترة تنتهى سنة ١١٠ ق.م تقريبا، وهناك مصادر أخرى متعددة مثل كتابات شيشرون وبلوتارك جالينوس الطبيعين<sup>(١)</sup> وسكستوس إمبريكوس<sup>(١)</sup> والآباء المسيحيين<sup>(٨)</sup> ويجب أن نشير هنا إلى التعليقات والشروح التى أضيفت إلى مؤلفات الفلاسفة في الفترة

<sup>(</sup>۱) يامبليغوس Lamblichus من زعماء الفرع السوري للأفلاطونية المحدثة توفي حوالي ٣٣٠م وكان تلمّيداً لفورفوريوس .

۱۱) فيثاغورس Pythagoras (ف. ب).

<sup>.</sup> المرميبوس Hermippus of smyrna تلميذ كليماك الفورينائي وضع مؤلفه سنة ٢٠٠ ق.م

<sup>(</sup>۵) Sotion of Alexandria ألف فيما بين سنة ١٧٠/٢٠٠ ق.م

أبولودروس Aollodorus وضع تاريخا للفلاسفة تضمن الجزء الأول منه ما وضعه (اراستينس) الفورينائي
 عن فلاسفة القرن الثالث ق.م . ثم أضاف إليه تاريخ فلاسفة اليونان إلى حوالى سنة ١١٠ ق.م جـ ٢ .

<sup>(</sup>۱) جالينوس الطبيعي ١٩٩/١٢٩alen م.

الآباء المسيحيون المدافعون عن الدين المسيحي في القرون الأولى من انتشاره.

الأخيرة من العصور القديمة وعلى الأخص فيما يتعلق بمؤلفات المدرسة المشائية، فقد كتب أندرونيقوس الرودسي<sup>(۱)</sup> ملاحظات وتعليقات على كتب أرسطو وتارفراسطس وكذلك شروح الإسكندر الأفروديسي<sup>(۱)</sup>، وشرح سميليكوس<sup>(۱)</sup> الأفلاطوني المحدث الذي كتب شرحا على كتاب الطبيعة لأرسطو.

وعلى العموم فقد اقتصرت جهود المدارس الفلسفية في الفترة الأخيرة من العصر القديم على الجمع والتعليق والشرح أو ما يعرف بمحاولات التلفيق والتخير وذلك بعد أن نضب معين الابتكار الفكرى ومعنى عصر الفلاسفة الكبار على ما سنرى في الفصول القادمة .

<sup>(</sup>۱) أندرونيقوس الرودسي Andronicus of Rhpodes عاش خلال القرن الأول قبل الميلاد وكان ترتيبه العاشر بين فلاسفة المدرسة المشائية الدين درسوا في أثينا باستثناء أرسطو .

السكندر الأفردويسي Alexander Aphrodias من شراح أرسطو درس الفلسفة المشائية في اثنيا بين
 سنة ٢١١، ١٩٨ م (ف. ب).

<sup>(</sup>r) سمیلقیوس Simplicius من شراح ارسطو (ف, ب)

## ثالثاً : الفكر السابق على ظهور الفلسفة اليونانية مشكلة الأصول الشرقية للفلسفة اليونانية

لقد سبق لنا أن أشرنا في المقدمة العامة إلى خطل الرأى القائل بإرجاع الفلسفة اليونانية إلى أصول شرقية ، وسنحاول الآن — قبل أن نشرع في دراسة العوامل الممهدة لظهور الفلسفة عند اليونان — أن نلقى الضوء على الفكرة الخاطئة عن مصادر استمداد الحضارة اليونانية ، ذلك أن طائفة من المؤرخين يرجعون أصول الحضارة اليونانية إلى الحضارتين البابلية والمصرية القديمة (۱).

#### الحضارة اليونانية القديمة:

وحقيقة الأمر أنه كان ثمة حضارة متأصلة على شواطئ بحر إيجه ، ولهذا السبب فإن الحضارة اليونانية التى أنتجت الفلسفة كانت إحياء لحضارة أيونية أقدم منها ، اهتمت أبلغ الاهتمام بالفن والعلم ، ولهذا فإننا نجد معظم فلاسفة اليونان الأولين منحدرين من أصل أيوني، بل إن عبادة الإله أبولو فلاسفة اليونان الأولين منحدرين من الشمال(") عن طريق الآخيين(" وليس من الشرق أو من الجنوب ، وكذلك الحال فيما يختص بالدين الأولمي، ويرجع الفضل إلى هذا المصدر في أن الدين اليوناني لم يكن له طبقة خاصة من الكهنة، كما كان الحال في مصر القديمة مثلا .

وليس معنى هذا أن الحضارة اليونانية ظلت بمعزل عن الحضارات المتبادلة المجاورة لها، بل يجب القول بأنه قد حدثت بعض التأثيرات المتبادلة

<sup>(</sup>۱) مثل بول ماسون أورسل ، وول ديورانت ، وسارتون -راجع أسس الفلسفة الدكتور توفيق الطويل ص ٤٢ وما بعدها - الطبعة الرابعة - حيث نجد المؤلف يستعرض آراء المؤيدين والمعارضين ثم يدافع عن وجهه النظر المؤيدة للاستمداد الشرقى . والواقع أن الفكر الشرقى القُديم كان مرتبطا بالدين وطقوسه ، ومن ثم فلم يكن متحررا من سلطة الدين والدولة ، وظل تعوزه الروح النقدية الحرة والبرهنة المنطقية المحكمة التي هي عماد الفلسفة وأساس بنائها المدهبي .

ان أجع 98 Farnell Gults of the Greek States pp. 98

<sup>(1)</sup> راجع: الإغريق - تأليف كيتو - ترجمة عبد الرازق يسري ص ١٣

بين هذه الحضارات العريقة، ولكى نعرف مدى الصلة بين هذه الحضارات الشرقية القديمة والفكر اليونانى، يجب أن نتناول هذا الفكر بالدراسة حتى يتضح لنا مدى تأثير الحكمة الشرقية القديمة على العقل اليونانى. وجدير بالذكر أن كتاب اليونان فى فترة ازدهار الفلسفة لم ترد فى كتاباتهم أية إشارة إلى أنهام استمدوا فلسفتهم مسن الشرق وقد كسان فى استطاعة

ممدى تسأثير الحسطارة المصرية القديمية على الحسيطارة اليوثانسية

هيرودوت مثلا أن يذكر ذلك لو كان قد سمع به ، لأن هدذا الإدعاء - إن وجد - سيؤيد رأيه المعروف القائل باستمداد الحضارة اليونانية والدين اليوناني من مصر القديمة، فقد ذكسر هيرودوت أن عبادة الإله

ديونيسوس، وكذلك عقيدة التناسخ قد جاءت من مصر ('' وهذا أمر غير مقطوع بصحته ، ومع ذلك فإن هاتين الفكرتين لا علاقة لهما بالفلسفة الطبيعية في المدارس اليونانية المبكرة .

فإذا رجعنا إلى أفلاطون نجد أنه على الرغم من أنه كان يكن احتراما عظيما لمصر وحضارتها - بعد أن زارها وعرف علومها - إلا أنه يذكر في الجمهورية (٢) وفي القوانين (٣) أن المصرين كالفينيقيين من الشعوب ذات النزعة العملية فهم يختلفون عن اليونانيين ذوى النزعة الفلسفية .

#### نشأة الرياضيات في مصر:

ونجد أرسطو يشير فى المتافيزيقا (۱) إلى نشأة الرياضيات نشأة الرياضيات نشأة الرياضات عند المصريين كانت الرياضات عند المصريين كانت متجهة إلى الناحية العملية فحسب أى إلى الناحية التطبيقية لا النظرية كما

Herod, ii 49, 123 (1)

<sup>(1)</sup> الجمهورية (435e)

<sup>(7)</sup> القوانين (747b)

<sup>(</sup>A I. 981 B) الميتافريقا

يقول بذلك أفلاطون أيضا ، ولو كان أرسطو قد تناهى إليه وجود فلسفة مصرية لأشار إلى ذلك في استعراضه الفلسفات السابقة عليه .

#### علم الحساب:

و إذا رجعنا إلى أقدم الوثائق (1) التى تسجل مدى فهم المصريين القدماء الهندسة والحساب فإننا لا نجد سوى عمليات حسابية تشتمل على مقاييس وموازين للغلال والفاكهة ، وبعض هذه يتضمن كيفية توزيع عدد من الأشياء على عدد من الأشخاص ، كتوزيع عدد من الأرغفة أو الجرار الخ ... وحساب مجموع الأجور الواجب توزيعها على عدد من العمال .

وهذا ما أشار إليه أفلاطون بالفعل فى القوانين (٢) إذ أنه يذكر أن أطفال المصريين الذين كانوا يتعلمون بالحروف مسائل عن كيفية توزيع عدد من التفاح أو الزهور على عدد كبير أو صغير من الناس. وهذا الاتجاه هو ما نقله اليونانيون عن المصريين وسموه باللوغسطيقا Logistike.

ولكننا لا نجد عند قدما والمصريين دراسة عملية للأعداد ، وهي ما أسماه اليونانيون بالإرتماطيقا Arithmetike .

#### eda llaismb:

وكذلك الأمر فيما يختص بالهندسة ، فهيرودرت يذكر أن علم الهندسة عند المصريين ذو نشأة عملية ، فقد كان من الضرورى أن يقيسوا مساحة الأراضى الزراعية بعد انحسار فيضان النيل عنها . وقد كانت القواعد التى وضعوها لتحديد مساحة هذه الأراضى لا تصدق إلا إذا كانت هذه الأراضى مستطيلة الشكل . وقد كانت المساحات الزراعية تتخذ هذا الشكل بالفعل ، وبذلك صلحت هذه القواعد لهذه الغاية العملية فحسب . وثمت قواعد وضعها

<sup>(</sup>۱) مثل ورقة بردى Rhind المحفوظة في المتحف البريطاني ، وهي من وضع شخص يسمى أحمس وتتضمن بعض قواعد حسابية وهندسية .

<sup>(819</sup>h) القوائين (19h)

المصريون فى الهندسة بخصوص المثلثات ، ولكنها لم تكن تخرج أيضا عن دائرة الفائدة العملية المباشرة .

وقد استفاد اليونانيون من هذا كله ، ولكنهم مضوا شوطاً بعيداً في سبيل إنشاء علم الهندسة النظرية على يد الفيثاغوريين ، فقد أقام هؤلاء الهندسة على أساس من البرهنة النظرية على قضايا الهندسة العملية عند المصريين ، والدليل على هذا أن معظم مصطلحات علم الهندسة يوناني الأصل .

#### مرسة الإسكندرية ودورها:

ولعلنا نتساءل عن أسباب الخلط الذي وقع فيه المؤرخون بإرجاعهم أصل الرياضة النظرية والفلسفة إلى المصريين القدماء .

لقد حدث بعد أن انتشرت الثقافة اليونانية في مصر عن طريق مدرسة الإسكندرية أن أقدم فيلون على تفسير التوراة مستخدما أساليب وأفكار الفلسفة اليونانية ، وكمذلك استخدمها المصريين لتبريبر عقيدة أيمزيس وأوزوريس اليونانية Isis and Osiris ونتج عن ذلك أن ظن بعض المؤرخين والفلاسفة اليونانية مستمدة من تعاليم المتوراة أو من الدين المصرى القديم ، فنجد تومينيوس الفيثاغرري يذكر " أن أفلاطون ليس سوى موسى ينطق باليونانية ، أى أن فلسفة أفلاطون مستمدة من التوراة ولا شك أن هذا الخطأ الملحوظ إنما يرجع إلى فلسفة أفلاطون مستمدة من التوراة ولا شك أن هذا الخطأ الملحوظ إنما يرجع إلى الأحكام التلفيقية غير الدقيقة و التي كان مصدرها الأول مدرسة الإسكندرية في عهدها المتأخر

#### الفن اليوناني والفن المصرى القريم:

و إذا كان الفن اليونانى قد تأثر بالفن المصرى القديم ، فإن ذلك لا يعنى أن الفلسفة قد تأثرت هى الأخرى بالعقيدة الدينية عند المصريين ، ذلك لأن الفن تراث مادى من الممكن أن ينتقل من شعب إلى آخر بدون لغة خاصة . أما الفلسفة فهى حصيلة الفكر المثقف، ولا يمكن أن تنتقل إلا عن طريق الصحائف المكتوبة أو عن طريق أسلوب المشافهة الدقيق لأنه يستعرض أمورا مجردة ، ولم

يـورد المؤرخـون اليونانـيون ما يثبت أن أحدا من اليونانيين درس اللغة المصرية القديمة دراسة حقيقة تسمح له بأن ينقل عنها علما دقيقا كالفلسفة (١٠).

#### الهنر والفلسفة

ومع ذلك فإن الدراسة التاريخية لمصر القديمة، قد أثبتت أنه لم يكن لدى المصريين أو الشرقيين عامة فلسفة على النسق الذى ابتكره اليونانيون، وإذا قيل أن الهنود كانت لديهم فلسفة وأنهم أثروا في الفلسفة اليونانية وأن الفلسفة اليونانية مصدرها الهند ، فإننا ترد على القائلين بذلك بأن الفلسفة الهندية نفسها قد ازدهرت بفضل الفلسفة اليونانية بعد فتوح الإسكندر الأكبر، وقد ظهرت المذاهب الهندية بالفعل في وقت متأخر عن مذاهب الفلسفة اليونانية ولسنا نقصد ما بالفلسفة الهندية تصوف اليوبانيشاد والبوذية، على الرغم من أن الفلسفة الهندية تأثرت بهما أبلغ تأثر .

#### الثقافة الفارسية :

وأما عن الثقافة الفارسية القديمة ، فإن المراجع التاريخية لا تشير إلى فلسفة خاصة للفرس ، وإن كانت الثنائية الفارسية القائلة بإلهين : إله للخير وإلله للشر ، أو للنور والظلام — قد شقت طريقها إلى النحل الصوفية اليونانية كالأورفية وغيرها، ومن الممكن أيضا أن نسلم بتسلل بعض الآراء الفارسية إلى الفلسفة اليونانية كفكرة النار المقدسة عند هرقليطس وثنائية أفلاطون بين المحسوسات . المحسوس والمعقول أو بين الخير بالذات وعالم الشر أى عالم المحسوسات . ولكن يرجع الفضل إلى اليونانيين في صياغة هذه الأفكار في صورة فلسفية محكمة .

<sup>(</sup>ا) راجع Gomperz: Greek Thinkets Vol , I , P 95

#### الحضارة البابلية:

أما عن تأثير الحضارة البابلية في الفكر اليوناني ولا سيما فيما يختص بالدراسات الفلكية عند البابليين ، فإن الذي نعرفه عن بابل القديمة ، أن علماءها كانوا يهتمون برصد النجوم لغايات عملية ودينية وسحرية ، أي أن علم الفلك عندهم كان موجها لخدمة " التنجيم " وحساب الطوالع ، على أن الفضل يرجع إليهم في وضع أول تقويم فلكي ، ولكنه كان غير دقيق .

#### علم الفلك وغايته العملية:

وتكلم البابليون أيضا عن الكواكب ، وحركاتها الظاهرية وعن الخسوف والكسوف ، وأشاروا إلى أن الظواهر العلوية إنما تحدث في دورات . ويلاحظ أن تطور الأرصاد الفلكية عند البابليين ووصولها إلى مرحلة الكمال ، قد حدث بعيد عصر الإسكندر الأكبر أي خلال الفترة التي كانت فيها بابل تحت حكم اليونان والواقع أن اليونانيين القدماء الذين بحثوا في الفلك لم يتلقوا علمهم عن بابل القديمة ، فلم ترد الأسماء البابلية للكواكب إلا في كتابات أفلاطون . بينما نجد أن الطبيعيين الأوائل من الفلاسفة قد اهتموا بدراسة الكواكب وعلم الفلك .

#### علم الفلك عنر اليونانيين:

والثابت أن الفلكيين قد بدأوا دراساتهم مستقلين عن العلم البابلي ، وأن هذه الدراسات قد استكملت ونضجت في مدرسة الإسكندرية .

ويرجع الفضل إلى اليونانيين قد اكتشاف كروية الأرض ، وكيف أنها غير محمولة على شيء ، وكذلك فقد وضعوا النظرية الصحيحة التي تفسر الكسوف والخسوف ، وأثبتوا أيضا أن الأرض مركزا للمجموعة الشمسية ، بل إنها تدور حول المركز مثلها مثل سائر الكواكب الأخرى ، وهذا يبين إلى حد كبير الفرق الشاسع بين علم الفلك عند اليونانيين وأرصاد الفلكيين السابقين عليهم .

#### الخلاصة:

وخلاصة القول أن النظرة اليونانية للظواهر الأرضية أو السماوية كانت تختلف عن نظرة الشرقيين لها . فذا كان الشرقيون قد تجمعت لديهم حقائق وأرصاد كثيرة عن الكون ، فإن الفضل يرجع إلى اليونانيين في صياغة هذه الحقائق بأسلوب علمي مما يسر لهم بعد أن يمضوا في طريق الكشف والتقدم العلمي .

وقد تميز العهد الأول للفلسفة اليونانية بوجود ارتباط وثيق بينها وبين العلم اليوناني وخضوعها لمنهجه، بحيث كان أوائل الفلاسفة الطبيعيين من بين علماء اليونان المبرزين في نفس الوقت .

# ⟨ التمهيد لظهور الفلسفة اليونانية ﴾ ⟨ التمهيد للظهور الفلسفة اليونانية ﴾ ⟨ التمهيد للظهور الفلسفة التمهيد للطهور الفلسفة اليونانية ﴾ ⟨ التمهيد للطهور الفلسفة اليونانية التمهيد للطهور الفلسفة اليونانية المناسفة اليونانية المناسفة المناسفة

الفلسفة إذن بمعناها الخاص نتاج يونانى أصيل ، على أنها كان يجب أن تخضع لسنة التطور في نشأتها الأولى : فتبدأ إرهاصات وليدة ثم لا تلبث أن تكتمل لها أسباب النضج والتكامل ، وتتفرّع إلى مدارس وتيارات تتعارض أو تلتقى خلال تاريخ الإنسانية الطويل .

. وقد حدث هذا كله بالفعل فنجد طائفة من العوامل والأفكار الأولية تمهد الطريق شيئا فشيئا حتى يقضى السير إلى ظهور المذهب الفلسفى عند اليونان .

#### ۱ – هیومیروس :

وكانت الأشعار الهوميرية - وهى أول عمل أدبى فى تاريخ اليونان - أولى الخطوات التمهيدية فى الطريق إلى الفلسفة .

ومهما يكن من صحة نسبة هذه الأشعار إلى هوميروس (۱) فإن الذى يهمنا فى هذا المجال أن هذه الأشعار ظهرت فى أيونية المسرح الأول لظهور الفلسفة، ونحن نجد صورا من تأثير الحضارة الأيونية القديمة فى هذا العمل الأدبى الخالد ، بل إن هوميروس يستخدم لغة الآخيين ويقال إنه كان يشد أشعاره فى بلاط أمرائهم، ونجد كذلك أن معظم الآلهة والأبطال الذين رجه إليهم عبارات التعظيم والتمجيد وكانوا من الآخيين(۱).

<sup>(</sup>۱) ينسب هبلا نيكوس Hallanicus وهو أحد الكتاب اليونانيين القدماء - هوميروس إلى القرن الثاني عشر قبل الميلاد، بينما يذكر هيرودوت أنه عاش في القرن التاسع ق.م، وربما كان رأى هيرودوت أكثر صوابا من الرأى الأول، ولكن بعض النقاديشكون في لسبة الإليادة والأدويسة إلى هوميروس - بل يرون أن الإليادة من نظم أكثر من شاعر واحد - أما الأوديسية فإن أغلب النقاد يرون انها ليست من عمل هوميروس " إذ هي ذات طابع مختلف عنها . (راجع: كيتو، الإغريق ص ٢٧ - ١٨) .

<sup>.</sup>Ridoway: Early ago of Greeks p . 674 راجع 074

وقد ظلت الإلياذة والأوديسة قرونا طويلة أساسا للتربية والتعليم اليونانى، بل لقد سميت هاتان القصيدتان "بإنجيل اليونان"، وكان فريق من المنشدين والقصاصين ينتقلون من بلد إلى أخر يتلون مقتطفات من الإلياذة مصحوبة بالشرح والتعليق أفلاطون إلى ذلك في محاورة أيون Ion ولكنها إشارة مليئة بالسخرية والتهكم لأن أفلاطون كان يرفض وجود الشعراء من أمثال هوميروس في مدينته المثلى.

وقد بلغ افتتان اليونانيين بالإلياذة حدا الرجل العادى منهم يحفظ مطلعها (۱) عن ظهر قلب . وموضوع هذه القصيدة حرب طروادة ، ولكن هوميروس لا يقوم بدور المؤرخ لهذه الحرب التى دامت عشر سنوات كاملة

عند ذلك هتف الآخيون جميعا: أجل احترموا الكاهن واقبلوا هداياه الفاخرة. لقد هتفوا جميعا ماعدا أجاممنون الذي لم يرقه ذلك فطرد خريسيس بازدراء وقال له بغلظة "لا تدعني يا سيدي أراك الآن أو في أي وقت تتسكع إلى جانب سفننا الجوفاء، وإلا فلن تجد لك نصيرا في صو لجانك أو إكليلك المقدس. وإني لن أطلق صراح ابنتك، فستدركها الشيخوخة في بيتي بأرجوس التي تبعد بعدا شاسعا عن بلادها دون أن تنال بغيتك. إنها ستروح وتغدو إلى المنسج كما تأتيني في فراشي ابتعد ولا ترد الجواب وإلا فلن تدهب آمناً معافى ".

هذا ما قاله أجاممنون ، فخاف الشيخ الكبير وأطاع وسار حزينا بحداء شاطئ البحر المتلاطم وأخد يدعو أبولون لكى ينتقم له فنزل هذا ألأخير من قمة أوليمبوس مغضبا محنقا وقوسه يتدلى فوق كتفه .. ثم جلس على بعد من السفن وأطلق أحد السهام من قوسه الفضى الرهيب . وأخد يهاجم قطيع الحيوان والكلاب السريعة ثم صوب حرابه المؤلمة إلى الناس واستمر في إطلاقها حتى أوقدت أكوام كثيرة من الخشب فدعا أخيليس العظيم الناس إلى مجلس الشورى في اليوم العاشر . وقد أوحت إليه بذلك الآلهة هيرا ذات الأذرع البيضاء لأنها كانت تحس بالقلق على الإغريق وهي تراهم يموتون ، فلما انتظم عقدهم وقف أخيليس العداء السريع وقال " يابن اتربوس أنى اعتقد أننا سنرغم — إن نجونا من الموت — على المودة إلى

<sup>(</sup>۱) راجع: كيتو: الأغريق (الترجمة العربية) ص ٥٤ - ٦٢ حيث نجد مطلع الإلياذة ومقتطفات منها "انشدى ياربة الشعر غضب أخيليس Achilles بن بليوس Peleus ، تلك الغضبة المدمرة التي جلبت ألوانا من الحزن تعد بالألوف، و أطاحت بأرواح أبطال صناه يد كثيرين إلى عالم الأموات، وتركت أجسادهم طعمة للكلاب والحوارح، فتحققت إرادة زيوس، أبدئي حيث بدأ النزاع بين أجاممون ملك الناس وأخيليس العظيم ".

<sup>&</sup>quot;إن أبولون هو الذي أوقع العداوة بين أجاممنون وأخيليس فأرسل وباء فيتك بالجيش لأن أجاممنون بن أتريوس عامل كاهنه باحتقار عندما جاء إلى سفن الآخيين ليدفع فدية ابنته ومعه مال كثير حاملا إكليل أيولون وقد توسل إلى الآخيين جميعا كما توسل إلى قائديهم ابنى أتريوس قائلا: يا بنى أتريوس ويا أيها الآخيون الآخرون المدججون بأحسن السلاح عسى أن يهبكم الآلهة الذين يسكنون حبل أولمبوس فتح مدينة بريام وأخد أسلابها والعودة إلى أوطانكم منصورين ، أطلقوا لى صراح ابنتي فحسب وهاكم الثمن وأظهروا احترامكم لابن زيوس ، أبولون بعيد الرماية !!

بل يكتفى بأنه يمس الجانب المأسوى فيها ، وهو يعرضه بوضوح فى الأبيات المخمسة الأولى من القصيدة ، حيث يعبر عن إدراكه الملئ بالأسى بأن عراكابين رجلين قد جلب لكثيرين غيرهما العتاب والموت والعار ، وهكذا تحققت خطة زيوس ، كما يقول ، وهو يعنى بخطة زيوس ، إن كل ما حدث فى هذه الحرب لم يكن نتيجة الصدفة العمياء، بل كان صادرا عن طبيعة الأشياء ذاتها، أى أن ثمت قانونا وضرورة وراء وقوع الأحداث، وأن هناك وحدة بين الأشياء وأن الحوادث لها أسبابها ونتائجها وأنه يجب التسليم بوجود قوانين خلقية ، وتعد هذه الأفكار خير تمهيد للفلسفة فى نشأتها الأولى .

ونجد فى الإلياذة أيضاً نماذج لشخصيات بشرية تحركها — كقطع الشطرنج — طائفة من الآلهة غير المسئولين ذوى الأهواء المتقلبة ، وهؤلاء الآلهة يتحكمون فى أعمال الناس ويهدونهم عن طريق العرافين والأحلام ، وذلك على الرغم من أن هوميروس يصور لنا الأفراد كأنهم مستقلون تمام الاستقلال ومسئولون عن أعمالهم ، بحيث يتحكم العقل فى حياتهم وفى مغامراتهم ، دون تأثير للعواطف أو للإدارة المتقلبة — فالطابع الميز للرجل اليونانى الذى

<sup>=</sup> وطننا مادامت الحرب والوباء كلاهما قد أخد في تعكير صفونا معشر الآخيين ، في نفس الوقت هلموا بنا إلى عراف أو كاهن أو قارئ للرؤيا نسألة ، فإن زيوس هو الذي يرسل الأحلام ، فلعله يحبرنا عن مبعث غضب قويبوس أيولون ، فإن كان يرانا قد أخطأنا بسبب ندر أو قربان فرطنا فيه فربما نجانا من الوباء مقابل دخان الحملان والماعز التي تضحى بها " .

هكذا تكلم أخيليس ثم جلس فقام بينهم كالخاس أبرع عراف . إن كان يعزف ما هم عليه وما كان وما سيكون، فهو الذي سبق له أن أرشد السفن الآخية إلى إيليون بفضل العلم السرى الذي لقنه إياه فويبوس أبوللون ولذلك تكلم عن حسن قصد ، وقال :

<sup>&</sup>quot; أخيليس يا حييب زيوس قد أمرتنى أن أفسر غضب الإله أبوللون الذى يرمينا من بعيد ، ولذلك سأتكلم ، ولكن عليك أن تجعل بينى وبينك ميثاقا وتقسم يمينا بأنك ستهب إلى مساعدتى بالقول والعمل لأنى أعتقد أن رجلا سيغضبه قولى ، رجلا له سيطرة عظمى على كل الإغريق ، كما أن الآخيين يطيعونه كذلك . فحينما يغضب ملك من رجل فإنه يكون أقرى منه بما لا يقاس فهو إن كظم غيظة الآن يحتفظ به فى قلبه لينفذه فى وقت آخر ، قل لى ما إذا كنت ستحمينى " فتعهد أخيليس بحماية كالخاس حتى ولو كان الأمير الذى أشار إليه هو أجاممنون لى ما إذا كنت ستحمينى " فتعهد أخيليس بحماية كالخاس حتى ولو كان الأمير الذى أشار إليه هو أجاممنون نفسه . وعند ذلك أعلن كالخاس أن أبولون غاضب من أجل المعاملة التى لقيها كاهنه من أجاممنون كما صرح بأن الوباء لن يتوقف حتى تعاد الفتاة لأبيها دون أية فدية بل ومعها قربان مكون من قطيع من الماشية ، هكذا كلم ثم جلس وعند ذاك قام فيهم البطل أجاممنون بن أتربوس صاحب السيطرة الواسعة وهو غاضب وقلبه الأسود يطفح بالحقد كما كانت عيناه كالنار . المتأججة، ووجه القول إلى كالخاس أولا فنظر إليه نظرة تقيض =

تصورة أشعار هوميروس هو طابع الحكمة واعتبار الفرد ممتلكا لأزمة مقاديره هيده ، وإذن فنحن نلمح التناقض البين بين هاتين الصورتين للفرد اليونانى فى أشعار هوميروس: صورة تجعل منه قطعة شطرنج فى يد الآلهة التى لا عقل لها، وصورة أخرى له يسيطر فيها عليه العقل والإدارة الواعية والشخصية المستقلة، وكأن هوميروس يجمع بين نظرة الماضى الأسطورية وما سيتكشف عنه المستقبل من اتجاه إلى غلبة الحكمة والعقل على سلوك الأفراد ونبذ سيطرة الآلهة الهوجاء .

= بالشر، وهو يقول " أنت لم تخبرني عن شيء سار قط يا عراف السوء"، إنك تفرح دائما بالتنبؤ بالشر، فإنك لم تقل ولم تفعل شيئا قط. وأنت الآن تتحدث إلى الأغريق عما يحول بفكر الإله كأنما أرسل بعيد الرماية هذه المحن عليهم كيلا أخذ ثمنا مغريا بدلا من ابنه خريسيس، فإني أودا أن أحصل على تلك الفتاة في بيتي لألى أجدها أفضل من زوجتي كلينسترا التي اقترنت بها.

إن كلينسترا لن تضارعها في الحسن سواء كان الوجه أو القوام أو الذكاء أو العمل اليدوى ، ومع ذلك فسأعيدها إن كان هذا هو الأفضل ، فإنى أفضل أن يعيش الجيش على أن يموت ، ولكن أعطولي جائزة أخرى من جوائز الشجاعة لئلا أكون الإغريقي الوحيد الذي لم ينل جائزة فإن هذا لا يليق وأنتم جميعا ترون أنى فقدت جائزتي .

عند ذلك أجابه أخيليس العداء العظيم " يا ابن أتروس العظيم يا أشد الناس طمعا، قل لي بربك كيف يعطيك الآخيون البواسل جائزة؟ إننا جميعا نعلم أن ليس لدينا مستودع مشترك للثروة فكل الغنائم التي أخذناها من المدن قد وزعت بيننا ولا يصح استردادها من الجيش . أما أنت فعليك أن تسلم هذه التفاة من أجل الآلهة ونحن معشر الآخيين سنرد إليك الثمن مضاعفا ثلاث مرات أو أربح إن سمح لنا زيوس أن تأخذ أسلاب مدينة طروادة ".

فرد عليه أجاممنون الشديد المراس بقوله " أخيليس ياشبيها بالآلهة أنك وإن تكن محاربا عظيما فلا تحاول أن تخدعني هكذا ، إنك لن تمتاز على ولن تنال موافقتي ، أتريد مني أن استكين وقد انتزعت منى جائزتي لكي تحتفظ أنت بجائزتك ! أتطلب مني أن أعيد هذه الفتاة ، إذن دع الآخيين البواسل يعطونني جائزة تشرح صدري فتكون مكافأة قيمة بدلا منها ، فإذا لم تعطوني إياها فسآخدها بنفسي سآخذ جائزتك أو الجائزة التي مع أجاكس أو أوديسيوش وسأدهب بنفسي وآخذها ، ويستطيع من أذهب إليه أن يغضب إن شاء ، ولكن يمكننا أن نفكر في هذا ذلك في وقت آخر ، أما الآن فإننا سنرسل سفينة سواء في البحر العظيم وسندعو لها الملاحين ونضع فيها الثيران كما نضع على ظهرها ابنه خريسيس الجميلة وسنعهد بقيادتها إلى رجل له سلطة ونفوذ مثل أجاكس أوايدومنيوس أو أوديسيوس العظيم أو أنت يا ابن يليوس يا أكثر الناس إثارة للرعب لكي وتقدموا القربان وتهدئوا من حدة بعيد الرماية .

' فحبس أخيليس العداء السريع وقال له " يا شديد الحشع ويا من لا تخجل أبدا كيف يرضى الآخيون أن يطيعوا أوامرك لهم بالزحف أو بقتال الناس في الحرب ؟ إن مجىء إلى هنا للحرب لم يكن أهل طروادة هم السبب فيه فلم يكن بيني وبينهم أي نزاع . فهم لم يطاردوا أبقاري أو خيلي قط . ولم ينهبوا المحاصيل من على أن هذه الصورة الأخيرة للرجل اليونانى تستأثر بالجانب الأكبر من أشعار هوميروس فى الإلياذة ، فقد أجاد الشاعر فى تصوير الطابع الإنسانى، وأبرز صورة اليونانى العادى الذى كان يحب الحياة ويقبل عليها فى مرح ظاهر غير مبال بما كانت تشيعه الأساطير مع خوف وقلق فنراه يمجد الإنسانية ـ ويمارس ألوان اللذة العامة مؤثرا الحياة على سطح هـذه الأرض

حقولي الغنية التي تمدني بالغذاء في فيينا فإن بيئنا جبالا ممتدة الظلال وبحرا واسعا هادرا ، بل تبعناك يا من لا ضمير له لنفوز من أهل طروادة بالمجد لمنلاوس ولك أيها الكلب! إنك لا تتدبر ذلك وأنت الآن تهددني بالمجّئ إلى وأخذ جائزتي ـ لقد كافحت كفاحا مريراً من أجلها وقد قدمها إلى الآخيون .

فعندما يأخد الآخيون أسلاب مدينة فقد اشتد الدفاع فإن الجائزة التي آخدها لا تكون مثل جائزتك عند ذاك، فإن ذراعي يكافح في غمار الحرب أكثر من ذراعك ، حتى إذا حان وقت توزيع الجوائز فإنك تأخد أكثرها - أما أنا فأذهب إلى سفني مكدودا من الحرب وقد حصلت على القليل ولكني سأسافر إلى فيينا، إنه لأفضل كثيرا إلى أن أعود إلى بلدي في سفني التي تمتاز بمقدمها الحاد ، إني قليل الرغبة في أن أجمع الغنائم من أجلك ثم تطردني ركلا بقدمك بعد ذلك .

فرد أجاممنون ملك الناس عليه بقوله "أهرب فمرحبا بفرارك إن كان هذا ما تريد فإنى لن أرجوك أن تبقى من أجلى، إن عندى غيرك ممن يجلولنى، وفوق الجميع زيوس الذى يدبر كل شيء. إلى أبغضك أكثر من كافة الملوك الذين يرعاهم زيوس. إلك تحب الكفاح والنزال والحرب ومع أنك رجل قوى فإنى أظن هذه القوة هبة من عند الإلهة ، إذهب إلى بلدك بسفنك ورجالك ، اجعل لنفسك ما تشاء من الأهمية والسلطة بين محاربيك المتشردين ، أنت لا قيمة لك عندى كما أنى احتقر غضك ، ولكن أستطيع أن أقول لك ما يأتى إن فويبوس أبوئلون سيأخذ منى خريسيس وسأجعلها ترحل في سفينتي مع رجالي ولكنني سأذهب بنفسي إلى فسطاطك وأخذ جالزلك وهي برسيس الجميلة وستعرف عندئذ أن مقامي أعلى من مقامك وان يجرؤ شخص أخر على أن يقف مني على قدم المساواة .

هكذا تكلم أجاممنون غير أن كلامه كان فوق ما يحتمله أخيليس، وقد تمزقت نياط قلبه في صدره المغطى بالشعر الأشعت، وتردد بين أن يستل سيفه المرهف المدلى إلى جواره ويبعد عنه الآخرين جميعاً ثم يقتل ابن أتريوس وبين أن يضع حدا لغضبه ويهدئ من نفسه . وبينما كانت تجول هذه الأفكار في ذهنه أخذ يستل سيفه الكبير من غمده ، ولكن أثينا نزلت من السماء فقد أرسلتها الآلهة هيرا ذات الأذرع البيضاء بسبب الحب والقلق اللدين كانتا تكنانه له . فوقفت من خلفه وأمسكت ابن بيلوس من شعره البني بحيث ظهرت له وحده فلم يرها أحد سواه فبهت أخيليس ، وكانت عيناه تقدحان بالشرر وخاطبها بهذا الأسلوب الراقي لماذا جئت يا ابنة زيوس حامل الدرع أجنت لتشاهدي عجرفة أجاممنون ابن أتربوس الدنيئة !. ولكني أقولها بصراحة وأعتقد أن هذا ما سيحدث؛ إن غروره سيكلفه حياته يوما ما ".

وتتابع أحداث القصة لتخبره أثينا كيف أنها جاءت لتطلب إليه أن يهدئ من غضبه وتبلغه أنهما سيقدمان لاخيليس يوما ما في مقابل هذه الإساءة للالة أو أربعة أضعاف ما يأخذ منه أجاممنون .

وقد أطاع أخيليس بالطبع " لأن هذا أفضل " كما قال باختصار . وعادت ألينا إلى أوليمبوس ، أما أخيليس فقد الفجر غيظه في أجاممنون وبدأ بقوله " أيها السكير الذي له وجه كلب وقلب غزال ". على حياة الآخرة في هاديس ويقول أخيليس بطل طروادة، "إنى أفضل أن أنكون عبدا على الأرض على أكون ملكا في هاديس".

ونجد في الإليادة أيضا فكرة ترتيب الآلهة وعلى رأسهم زيوس Zeus وهي فكرة أيونية . وعلى الرغم من تصوير هوميروس الآلهة تصويرا بشريا بعيدا عن الحكمة والأخسلاق - كما ذكرنا إلا أن إشارته إلى وقوع الأحداث حسب خطة زيوس في حرب طروادة إنما ترمز إلى كبير الآلهة باعتباره مصدر النظام والقانون ، ولما كانت الآلهة هم الصور الرمزية للقوى الطبيعية فيمكن على هذا النحو النظير إليهم من زاوية أخرى غير الزاوية البشرية، بحيث يشيرون في مجموعهم إلى مجموعة العوامل المتافيزيقية والطبيعية التي تتحكم في حياتنا الأرضية ومعنى هذا أن جميع المظاهر الطبيعية تخضع لقوانين ضرورية، وهذه الحقيقة الجوهرية كان لها أكبر الأثر في قيام الفكر الفلسفي عند اليونان، ونلاحظ أيضا أنه على الرغم من ذيوع الأفكار والمعتقدات السحرية، والخوف من الأرواح الشيطانية الخبيثة وخصوصاً عند الطبقات الدنيا في الفترة السابقة على تأليف الأشعار الهوميرية - إلا إننا لا نجد صدى كبيرا لهذه التيارات في أَشْهَار هوميروس: وعلى العكس من ذلك - كما سبق أن ذكرنا - نجد تمجيدا للحياة تحت الشمس واعتبار أنها أهم وأحق بالنظر من الخياة الأخرى أو الحياة التي ترتبط أسبابها بالأفكار والآراء الغيبية.

وبالإضافة إلى ما تقدم فإننا نجد في الإلياذة نظرات متفرقة عن الكون ونظامه وطائفة من المحاولات القصصية لمعرفة أصل الشر والخطيئة . غير أن هذه الأفكار لم تكن سوى تعبيرات - لا رابط بينها - عن تجارب عملية لا ترقى إلى مستوى التأملات الميتافيزيقية .

وعلى أية حال فقد اتضح لنا كيف أن الإلياذة لم تكن عملاً أدبياً فحسب، بل كانت تمهيدا أصيلا لنشأة الفكر الفلسفى عند اليونان من حيث أنها كانت ميدانا لظهور فكرة القانون العام Logos التى ستكون عماد الفلسفة في جميع مراحل تطورها.

#### ۲ - هزيـــود Hesiod

ننتقل إلى صورة أخرى من صور النتاج العقلى المبكر عند اليونانى ونجدها عند هزيود شاعر الملاحم، وهو أول شخصية معروفة فى الأدب اليونانى لا نزاع حول حياته وإنتاجه. كان هزيود يشعر بأنه ينتمى إلى عصر متأخر أشد إظلاما من عصر هوميروس، أما عصر الإبطال الذى تغنى به هوميروس فهو يقع فى نظر هزيود — بين العصر البرونزى والعصر الحديدى وهو أكثر سموا وإشراقا من هذا العصر الحديدى، وهذا الأخير، أى العصر الحديدى يعتبر بدوره اسمى من عصر هزيود، ومن ثم فقد أدى به تصوره هذا — الذى يجعل من عصره مرحلة تأخر وظلام فى تاريخ الإنسانية — إلى أن ينقلب إلى التشاؤم.

ولقد كان هزيود يشعر من يقرأه أو يسمعه بأنه إنما يغنى لطبقة أخرى غير الطبقة التي توجه إليها هوميروس بأشعاره .

فبينما كان هوميروس يوجه أشعاره إلى الأمراء الآخيين ، تجد هزيود يتوجه بها إلى الرعاة والرجال العاديين ، ذلك أن تمجيد الأمراء لم يعد يهم عامة الناس في عصره ، وقد تضمنت أشعار هزيود أيضا طائفة من القصص القديمة ذات الطابع الوحشى المخيف مما كان ينبذه هوميروس ويعرض عن سرده في أشعاره .

وأهم ما عرف عن هزيود محاولته في كتاب "أصل الآلهة" إخضاع الهمة الأساطير لنظام واحد، فأدخل في هذا النظام آلهة الآخيين، وقد ذكر هيرودوت أن هوميروس وهزيود قد وضعا نظاما لآلهة اليونان، أوضحا فيه أسماء الآلهة ومراتبهم، ووظائفهم، وقد استطاع عامة الناس من اليونانيين أن يتعرفوا على آلتهم وأن يروهم في صور بشرية من خلال كتاباتهما، غير إننا

نجد في قصص هزيود عن الآلهة صورا غير معقولة بل ومثيرة للاشمئزاز في يجف الأحايين، الأمر الذي أدى إلى استخفاف الناس بهم في نهاية المطاف، وإلى شعورهم بأن هذه الزمرة من الآلهة المارقة لا يمكن أن تشبع مطلبهم الديني، وتثبت إيمانهم بعدالة السماء، وكان هذا الشعور بالثورة على الآلهة هو الذي أدى إلى حركة الإحياء الديني التي تمثلت في ظهور اللاهوتيين.

وبالإضافة إلى ما تقدم فإن أشعار هزيود قد تضمئت بذور العلم الأيونى، فنجد لديه فى كتاب " الأيام والأعمال " صور ة عن العالم أكثر وضوحا من تلك التى قدمها هوميروس، فهو يرى أن الأرض مستديرة الشكل، وتقع بين حدى النور والظلمة، أما الشمس فإنها تختفى كل مساء وراء سلسلة من الجبال تقع على حدود العالم، وتغطس الشمس فى المحيط لتعود فتظهر من جديد فى اليوم التالى ، وهكذا يتعاقب الليل والنهار، فتظهر من هذا التعاقب الأيام والشهور والأعوام

أما أصل هذا العالم - كما يرى هزيود - فإنه يرجع إلى خليط غامض Chàos تتكون منه الموجودات بفعل قوة توليد دافعة يسميها هزيود Eros أى الحب .

يتضح إذن أن هزيود قد أضاف بأقواله هذه الجديد إلى أفكار اليونانيين عن الكون ونظامه ونحن نجد في كتاباته أولى المحاولات للصياغة المنهجية للآراء، إذ هو يحاول - على حد قوله - الكشف عن الحقيقة، لا سرد الأكاذيب، فهو يقول: "إننا لا نعرف فقط كيف نروى قصصا كاذبة، تبدو كما لو كانت صادقة، بل نعرف كيف نسرد ما هو صادق حينما نريد ذلك".

وعلى العموم، فإن آراء هزيود تتميز بطابعها التشاؤمي، فهو يفترض أن العالم يمر بخمسة عصور، يحدث خلالها تطور تدريجي، إلى أن تختفي العدالة من على سطح الأرض، وقد دفعه هذا الاتجاه في تفكيره إلى الاهتمام بدراسة الأخلاق

وأخيرا فإن أراء هزيود الطبيعية تجعله همزة الوصل بين كتابات هوميروس والفلسفة الطبيعية عند اليونان .

## 4 - طبقة اللاهوتيين (۱):

ومما ساعد أيضا على نشأة الفلسفة خلال القرنين اللذين تليا ظهور إنتاج هزيود، ذلك التحول الهام الذي طرأ على الحياة السياسة عند اليونان، إذ أن ظهنور شخصية الفرد في الحياة العامة أدى إلى تثبت دعائم الديمقراطية وأدى من ناحية أخرى إلى الثورة على العادات والتقاليد المرعية واستبدالها بنظم أخرى منبثقة من العقل البشرى لإرضاء حاجات الأفراد الشعورية، ولكننا نجد من ناحية أخرى أن هذا الاضطراب السياسي وتلك الثورة على المفاهيم القديمة قد صاحبهما نوع من القلق والشعور بالخوف من غضب الآلهة مما دفع بالمجتمع اليوناني إلى تلبس أفكار غريبة عليه، كالزهد والاعتقاد في الخوارق والمعجزات والثقة في رجال التصوف، فكنان هذا إيذاناً بظهور من يسميهم أرسطو بطبقة اللاهوتيين ، ومنهم أبيمنيدس(٢) الكريتي المعاصر لسولون(٢) (٩٦٦ أو ٩٦٥) ق.م وهو الذي أقام الطقوس لإنقاذ أثينا من الطاعون، ومنهم فرسيدس<sup>(۱)</sup> الذي أشار إليه أرسطو في كتاب ( دستور أهل ساموس ) الذي لم يصلنا ، وقال عنه إنه ادعى النبوة ، ويقال إن فرسيدس هذا كان على صلة بالمفيستاغورية في نشأتها الأولى ، ويظهر أنه كان على علم بمؤلفات انكسماندريس(^) وعرف له كتاب الكهوف السبعة الذي تأثر به أفلاطون في محاورة فيدون.

<sup>(</sup>۱) طبقة اللاهوتيين Theologians

<sup>(</sup>r) أبيمنيدس الكريتي Epimenides

<sup>(</sup>ا) سولون Solon

<sup>(</sup>۹) فرسیدس Pherecydes of Syros

<sup>(</sup>۱۰) أنكماندريس Anaximander

لم يلبث هذا التيار الصوفى الغريب على المجتمع اليوناني أن أدى إلى ظهاور دين جديد هو دين الإله ديونيسوس(٢) وقد نشأ هذا الدين في تراقيا وتغلغل فيما بعد في العالم اليوناني والتقى حوله أتباع كثيرون ، وقد ارتبط هذا الدين الجديد بشخصية شاعر في تراقيا اسمه أورفيوس، ونجد أول إشارة إلى أورفيوس عند أفلاطون في " الجمهورية " وفي " المادية " " وأقراطيلوس" "وتيماوس" وفي كتاب " القوانين " ويشير أرسطو في كتابة "تكوين الحيوان " إلى الأورفية ، ويذكر أن من مبادئها الاعتقاد بأن أعضاء الجسم الحي توجد متفرقة قبل أن تلتنم وقبل أن يتكون الحي نفسه ، وأقدم أسطورة وصلتنا عن الأورفية هي أسطورة نزول أورفيوس إلى الجحيم ، حيث يحصل على إذن للبحث عن زوجته التي فقدها هناك، ولكنه يعود دون أن يكلف نفسه مشقة العناء في استمرار البحث عنها مما يثير تهكم أفلاطون عليه . وترى الأورفية أن للبشر طبيعتين: طبيعة خيرة تتمثل في نفس الإنسان ومصادرها ديونيسوس نفسه ، وطبيعة شريرة تتمثل في جسم الإنسان ومصادرها طائفة من الآلهة الأشداء يسمون " يالطيطان " والنفس تظل سجينة في البدن: عقابا لها على خطأ اقترفته أثناء وجودها إلى جوار الآلهة، والنفس أيضا ليست آلة للجسم، ولكبي تتطهر من خطاياها يجب أن تمر خلال ولادات في مدى آلاف السنين وهي في طريقها هذا للخلاص من الشر تحتاج إلى مرشد روحي، وقد كان أورفيوس يمثل المرشد بالنسبة للأتباع والمريدين في عصره، وقد كان على التابعين لهذه النحلة أن يمتنعوا عن أكل اللحم وعن ارتداء ما يصنع من مواد حيوانية أو تقديم قرابين دموية.

ويلاحظ أن الأورفية كانت تتجه إلى ما عرف فيما بعد باسم مذهب وحدة الوجود، ولكنها لم تحاول أن تجد حلولا منطقية لمشكلة التضاد بين

<sup>(</sup>۱) الأورنية Orphicism

<sup>&</sup>quot;الإله ديونيسوس Dionisus .

المادة والعقل ، وبين الله والعالم ، بل إنها على العكس من ذلك قد عبرت فى وضوح عن الثنائية الشرقية فى مظهريها الأخلاقى والدينى، ومن ناحية أخرى كان لسيطرة فكرة التناسخ على أتباع الأورفية أثر كبير فى تقريب هذا الدين من الفيثاغورية فيما بعد ، ويمكن القول على وجه العموم إنه على الرغم من تأثير الأورفية و الفيثاغورية على الفكر اليونانى إلا أن هذا التأثير لم يفلح فى تأخير ظهبور الفلسفة، بل ساعد على إذاعة موجات من الشك فى الدين اليونانى القديم، أمكن معها الفلاسفة أن يتحرروا من تأثيره إلا أننا نجد بعد ذلك فى تاريخ الفلسفة صراعا ظاهرا بين هذه النزعات الصوفية الغربية على الفكر اليونانى، وبين الاتجاه العقلى المحض الذى يتلاءم مع طبيعة هذا الفكر.

#### 0 – الحكماء السبعة:

ويمكننا أن نقسم مرحلة التمهيد لظهور الفلسفة اليونانية إلى فترتين:

الفترة الأولى هي فترة ظهور الديانات الشرقية وظهور من كانوا يسمون "باللاهوتين" أما الفترة الثانية فهي فترة ظهور الأمثال والحكم شعرا ونثرا، وقد نسبت أقوال كثيرة إلى الحكماء السبعة وهي حكم عملية وضعت في قالب نصائح مثل أعرف نفسك بنفسك) و(من الصعب أن تكون شريفا) و(ستندم إذا دخلت السجن من أجل غيرك) وقد اختلفت الأقوال وتضاربت الروايات حول شخصيات الحكماء السبعة ولكننا نعرف من بينهم سولون المشرع وطاليس الفيلسوف الملطي.

# رابعا : المراحل الرئيسية لتطور الفلسفة اليونانية

تبين لنا من استعراضنا للعوامل التى ساعدت على التمهيد لنشأة الفلاسفة عند اليونان، أن هذا الإنتاج العقلى الجديد قد جاء ليسد الفراغ الذى شعر به اليونانيون بعد أن انحسرت سلطة الدين وأخذت قيمه وكذلك العادات والتقاليد والمثل الأخلاقية تنهار بالتدريج.

وقد بدأ المفكر اليونانى بالنظر فى العالم المحيط به، وكان لزاما عليه أن ينقض الآراء الأسطورية القديمة التى كان أصحابها يدعون أنهم يفسرون بها مظاهر الكون، ثم يقيم مكانها تفسيرا علميا جديدا يخضع لدواعى العقل والمنطق، ثم أخذت مشكلة المعرفة طريقها إلى الظهور فيما بعد، وكان المنطق خير تعبير عن هذه المشكلة، وحينما أهدر السفسطائيون القيم الأخلاقية بعد أن أثاروا موجة عاتية من الشك حول المعرفة وموضوعاتها كان ذلك مؤذنا بمواجهة مشكلة الأخلاق والمعرفة. وكان من الطبيعى — بعد أن تمضى الفلسفة فى طريقها المحتوم — أن يلتقى بها رافدها الأساسى وهو علم ما بعد الطبيعة، حيث تبحث المشكلة الإلهية، وبذلك نجد الفلسفة اليونانية وقد اكتملت مشكلاتها : الطبيعية والأخلاقية والإلهية ومبحث المعرفة بعد أن ظهرت كتابات أرسطو. أما الفترة التى تلى أرسطو وتستمر إلى نهاية عهد مدرسة الإسكندرية ، فلم تكن فترة ابتكار فكرى، بل كانت فترة تخير وتلفيق وشروح وتعليقات ، لم تسجل فيها إضافات جديدة إلى ما سبق أن أنتجه العقل اليوناني في فترة الإزدهار.

ومما تقدم يتضح لنا أن المرحلة الأولى من مراحل تطور الفلسفة اليونانية هي مرحلة النشأة ، وسنرى أنها تنتهى عند سقراط ، أما المرحلة الثانية وهي مرحلة الازدهار، فإنها تبدأ من سقراط لتنتهى مع اكتمال مذهب أرسطو، وهاتان المرحلتان تتمثل فيهما فترة الابتكار والبناء. أما المرحلة الثالثة وهي المرحل الهللينستية فإنها مرحلة اجترار وإقتداء وتتمثل فيها فترة خمود

العبقرية الفكرية اليونانية ، وجمود العقل وانتهاء الفلسفة إلى نوع من الجدل اللفظى العقيم الذي يتسم به عصر الركود .

#### ا - الفلسفة السابقة على سقراط:

امتدت هذه الفترة منذ أوائل القرن السادس ق.م إلى منتصف القرن الخامس ق.م وكان محور التأملات الفلسفية في هذه الفترة الكون والطبيعة Cosmos، فهي فلسفة طبيعية تتناول جوانب الكون بالدراسة والتفصيل، وقد وضعت في مدارسها المبادئ الأولى للدراسات الفلسفية عن الكون، تلك التي تناولها الفلاسفة فيما بعد بالتفصيل، وقد انتهت هذه الفترة بحركة في الاتجاه المضاد محمل لواءها السفسطائيون واستهدفت "الإنسان" كمركز للدراسات الفلسفية، وكان لحركتهم الفضل الأكبر في توجيه النظر إلى دراسة الطبيعة الإنسانية من النواحي العقلية والأخلاقية وإثارة اهتمام المفكرين بمشاكل الحياة العملية.

## ٢ – الفلسفة السقراطية:

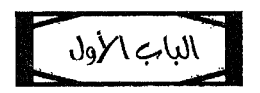
اهتم سقراط بالجانب الأخلاقي في حياة الإنسان ، إلا أنه بهذا الاتجاه في الدراسة الفلسفية قد عمل على توجيه النظر إلى الجانب الابستمولوجي في الفلسفة وقد حاول بعده كل من أفلاطون وأرسطو تقديم الحلول الفلسفية لهذه المشكلات بالإضافة إلى المشاكل الكوزمولوجية التي الحلول الفلسفية لهذه المشكلات بالإضافة إلى المشاكل الكوزمولوجية التي أثارتها المدارس السابقة على سقراط ، ويقع نشاط هذه المدارس خلال القرن الرابع ق.م

#### ظهور الفلسفة الهللينستية:

وتنقسم هذه الفترة إلى مرحلتين:

الأولى: نجد فيها الرواقية والأبيقورية ، إلى جوار الأفلاطونية والمشائية حوالى سنة ٣٠٠ ق.م ونرى كيف ترتبط النظريات الرواقية والأبيقورية بالآراء السابقة على سقراط أما نظريات الرواقيين والأبيقوريين الأخلاقية فسنرى أنها كانت امتدادا — بطريقة ما — لموقف سقراط والقورينائيين والكلبيين .

الثانية : نلمس فى هذه الفترة سيطرة الفكر اليونانى على الثقافة الرومانية، ثم ظهور الفلسفة اليهودية والفيثاغورية المحدثة ، وكذلك ظهور الأفلاطونية فيما بعد ، وسيطرة التصوف والأفكار الشرقية على نتاج مدرسة الإسكندرية الفلسفية .



ظهور الفكر الفلسفى

# الفلسفة السابقة على سقراط العالم الخارجي محور الفكر الفلسفي

قامت الحركة الفلسفية الأولى عند اليونان على أكتاف أفراد من عائلات كانت لها مراكز مستازة في المجتمع اليوناني ، لذلك كان هؤلاء الأفراد يشتغلون بالفلسفة إلى جانب ممارستهم للنشاط السياسي ، ومن ناحية أخرى أن الفلسفة في أول عهدها كانت مرتبطة بالعالم فلم يكن ثمت حد فاصل بين التأمل الفلسفي والبحث التجريبي ، وكانت الفلسفة تضم العلوم المعروفة في ذلك الوقت، ويلاحظ أن الفلاسفة اهتموا في أول الأمر بالظواهر الطبيعية قبل أن يحاولوا تفسير أدوات إدراكنا لهذه الظواهر — أي قبل أن يتناولوا بالبحث الإدراك الإنساني ومشكلة المعرفة .

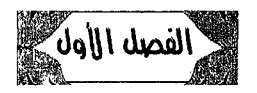
وقد تساءلوا أولا عن حقيقة المبدأ الأول للأشياء وتمثل هذا الاتجاه في المدرسة الملطية عند طاليس وانكسمندريس وانسكيمانس، وتجددت هذه المحاولة بأسلوب رياضي عند الفيثاغوريين، ولكن البحث عن المبدأ الأول أثار مشكلات دقيقة عن الوجود واللاوجود، والشبات والعدم، والصيرورة والحركة، فتصدى هرقليطس والمدرسة الأيلية لمناقشتها.

أما الطبيعيون المتأخرون فقد حاولوا التوفيق بين هذه الآراء الطبيعيين الأوائل في البحث عن المبدأ الأول للأشياء ، وبعد أن تغمقوا فكرة الصيرورة وأدركوا أن هناك جواهر أزلية هي أصل الموجودات ، حاولوا أن يفسروا اتصال هذه الجواهر وانفصالها وتكاثفها وتخلخلها إلى غير ذلك من محاولات مختلفة ، تمثلت في مواقف كل من أنباذوقليس وديمقريطس وانكساغوراس .

« « ومما يسترعى النظر في مواقف هذه المدارس أنها :

أولا: تناولت المادة على اعتبار أنها تتضمن في ذاتها الحياة.

الأسر الثاني : هو أن هذه المدارس لم تحاول التعرض لمشكلة الإدراك الحسى وعلاقته بالفكر إلا في وقت متأخر عند أنكساغوراس .



## المدرسة الملطية ونشأة العلم الطبيعي

امتازت هذه المدرسة بنظرتها العلمية للظواهر ، وخصوصا ما كان يتعلق منها بالظواهر الجوية وعلم الفلك ، فقد كان اليونانيون وهم ملاحون مهرة دائمي الملاحظة للجو والنجوم ، وقد أدى بهم التعمق في دراسات الظواهر الجوية إلى محاولة وضع نظريات تفسر نشأتها والتغييرات التي تطرأ عليها ، وقد أحس أرسطو بهذا الاتجاه السائد في كتابات المدرسة الملطية ، فذكر لنا أنهم — أي أتباع المدرسة الملطية — حاولوا أن يبحثوا عن المادة الأولى التي تكمن وراء الظواهر الطبيعية .

و إذا كان طاليس قد ارتأى أن الماء هو مبدأ الأشياء جميعا ، وانكسمندريس قد انتهى إلى القول بأن مبدأ جميع الأشياء هو "اللامتناهى "أو "اللا محدود " وانكسيمانس اعتقد أن هذا المبدأ هو الهواء ، فإن هذه الحلول لم تكن في حد ذاتها حلولا حاسمة للمشكلة الطبيعية ، على حد قول أرسطو في الميتافيزيقا (١) .

طاليس:

#### حیاتــه:

كان طاليس شخصية تجتمع فيها تجربة العالم وفكر الفيلسوف ، وقد ذكر عنه (هيرودوت) أنه تنبأ مرة بكسوف الشمس ، وقد صدقت نبوءته بالفعل عند انتهاء الحرب التي كانت مستعرة بين الليديين والميديين وقد نسبت إلى طاليس عدة أعمال علمية منها وضعه لتقويم زمنى واستخدامه للدب الأصغر

(۱)مقال ۱ فصل ۳ ص ۹۸۳

فى اكتشاف خط سير السفن وقيادتها فى البحار، وقد أورد (ديوجين) عن طاليس مجموعة من القصص تبين مدى اهتمام هذا الفيلسوف بالناحية العلمية . ويقال إن طاليس عاش فى الجنزء الأول من القرن السادس ت.م وتوفى (٤٦ ق.م)

#### ailight:

همل حقيقة أن المبدأ الأول هو الماء كما قال طاليس وأن المحيط مو مصدر كل حياة؟ نذكر أولا أن هذه النظرية نجدها في صورة سانجة عند هوميروس وأن كلمة (المحيط) وردت في كتابات فيرسيدس ، وربما طانيس يقصد بهذه الكلمة الإشارة إلى وجود إله لأمواه (جمع مياه) الأرض والسماء لنتساءل عن السبب المذى دفع بطاليس إلى القول بهذا المبدأ . أدرك هذا الفيلسوف أن الماء ضرورى لحياة الإنسان والحيوان والنبات وأن شيئا ما لا يمكن أن يثمر أو يتوالد بدون الماء ، كما أننا نجد أن البذور الأصلية لجميع الأحياء تحتفظ بقدر من الرطوبة ولكي نفهم الخطوط الرئيسية لمذهب طاليس يجب أن نعرض لقول أرسطو بهذا الصدد ، يذكر أرسطو أن طائيس هو القائل "بأن الماء هو العلة المادية للأشياء جميعا ، وأن الأرض تطفو فوق الماء ، وأن للمغناطيس قوة حيوية وأن العالم مليء بالآلهة".

فما معنى قول طاليس أن الماء هو العلة المادية للموجودات ؟ يقصد بذلك الإشارة إلى أن الماء هو المادة الأولى الخام لجميع الأشياء ، هذه المادة تتشكل بعد ذلك وتتخذ صورا وهيئات مختلفة ، ويجب أن نأخذ قول أرسطو هنا بحذر ، ذلك لأنه وضع المشكلة على طريقته وبأسلوبه الخاص ، فلسنا هنا بصدد علنه مادية أرسطية، بل بصدد مادة أولى بسيطة وليست هذه المادة والهيولى الأرسطية، بل هي شيء يختلف عنها

وقد حاول أرسطو ، وثاوفراسطس ، وسيمليقيوس بعد ذلك أن يفسروا قول طاليس بالماء كمصدر الأشياء ولكن المؤرخين فيما بعد أخذوا هذه التفسيرات على أنها المذهب الحقيقى لطاليس ، ومن ذلك أيضا أن أرسطو نسب خطأ

لطاليس فكرة متأخرة عنه وهي في الواقع لشخص يسمى "هيبون " من ساموس، وكان قد قال كطاليس إن الماء مصدر للأشياء، ولكنه أقام مذهبه على أساس فسيولوجي لتأثر الفلسفة في عهده بعلم الأحياء والطب ، على عكس طاليس الذي كانت فلسفته — قسم منها — متأثرة بالميثولوجيا .

لنحاول بعد هذا أن نتعرف على منهج طاليس الذى اتبعه للبرهنة على مبدئه. كان يريد أن يصل إلى مبدأ أول مادى يفسر به التغيرات المختلفة التى تطرأ على الظواهر الطبيعية، فرأى أن الماء هو العنصر الوحيد الذى يمكن أن يتخذ أشكالا مختلفة ، فقد يتحول هذا السائل إلى مادة غازية ، أو إلى مادة جامدة كالتراب والثلج ، ويذكر طاليس أنه رأى بنفسه كيف تتم هذه التحولات في الطبيعة ، وكيف أن هذه التحولات تبدأ من الماء لتعود إلى الماء ، فالماء يتحول بفعل الحرارة إلى بخار ، ثم يعود ليتساقط على هيئة مطر ، ثم يتحول بعد ذلك إلى تراب ، كما نشاهد مثلا — على حد قوله في تكوين الماء لدلتا النيل ، ويعود التراب فيتحول إلى ماء كما نشاهد في الينابيع الأرضية مثلا ، ومن ناحية أخرى فقط أوحت إليه ظاهرة التبخر القول بأن الرطوبة المتصاعدة من البحر على هيئة بخار هي التي تحتفظ نار الأجسام الإلهية السماوية. هذه من البحر على هيئة بخار هي التي تحتفظ نار الأجسام الإلهية السماوية. هذه اذن خلاصة آراء طاليس وتفسير الطبيعي للوجود .

تتناول بعد هذا رأيا آخر ينسبه أرسطو إليه وهو قوله "بأن العالم ملئ بالآلهة ، ويفسر أرسطو هذا القول بأن طاليس ربما يعنى بذلك أن للعالم نفسا ، مع أن القائل بالنفس الكلية هو أفلاطون ، وقد عاش بعد طاليس بوقت طويل ، وكذلك فسر المؤرخ أيتيوس هذا القول أيضا بأن طاليس كان يقول بعقل للعالم ، وجاء شيشرون أيضا فيما بعد وقال إن طاليس كان يقول بعقل إلهى أوجد الأشياء من الماء، وعلى الجملة فإنه يمكن أن يقال أن هذه العبارة التي وردت على لسان طاليس تعبر عن الاتجاه الذي كان سائدا بين الفلاسفة الطبيعيين

آتئذٍ ،وهو الذى كان يرى فى المادة قوة حيوية دافعة (۱) ويمكن من ناحية أخرى النظر إلى هذه العبارة على أنها منسوبة إلى طاليس باعتباره أحد الحكماء السبعة أكثر من كونه مؤسسا للمدرسة الملطية الفلسفية ، ومثل هذه العبارة تنسب إلى كثير من الحكماء والفلاسفة ، لذلك لا يمكن الاستناد إليها لتكوين أحكام فلسفية عامة ، وعلى أى حال لسنا ندرى على وجه التحديد هل استطاع طاليس أن يقيم حدودا فاصلة بين المادة الخالقة على صورة الألوهية أو العقل أو نفس العالم ، أما الذى فعله طاليس حقا فهى تلك المحاولة الأولى العالم لإرجاع الظواهر الكونية إلى أصل واحد على أساس منطقى ، والنظر إلى العالم على أنه وحدة متناسقة فى الوجود .

## 7 - 1itmainum:

كل ما نعرفه عن هذا الفليسوف وصلنا عن ثيوفراسطس الذى ذكر أن انكسمندريس كان صديقا معاصرا لطاليس ، ولكن سمبليقيوس يقول إنه تلميذه وخليفته ، وذكر أيضا أن انكسمندريس يقول بأن "اللامتناهى" هو العلة المادية والعنصر الأول فى وجود الأشياء جميعا ، ورفض القول بأن هذا اللامتناهى ماء أو أى عنصر آخر، إذ أنه فى نظره جوهر مختلف عن كل هذه العناصر ، وهذا اللامتناهى أزلى لا زمن له تصدر عنه كل السماوات والعوالم الموجودة فى هذه السماوات والحركة الأزلية هى أصل هذا العالم ، ولكن انكسمندريس لم يحاول أن يبين علاقة هذه الحركة الأزلية بالحركات اليومية للعالم ، كما فعل أرسطو فيما بعد ، ولم يوضح أيضا حقيقة التغير أو التحول فى المادة ، وهل هو مصدر الأشياء ؟ بل قال فقط أن الأضداد تنفصل شيئا فشيئا عن " الجسم اللامحدود " وهكذا تـتكون الأشياء . هـناك إذن — على رأى انكم سندريس — شـيء أزلى

<sup>(</sup>۱) Animisme وهو مواقف أو لكرة يرى أصحابها أن الشعور متبث في جميع أشكال المادة ، وأن الطبيعة مليئة بالنفوس التي لا تحل فقط في الحيوان والنبات بل في الجماد أيضا .

لا يفنى هو مصدر الأشياء جميعا وترجع إليه هذه الأشياء ، فهو معين لا ينضب ترجع إليه بواقى الموجودات لتعود ثابتة فتصبح موجودات خيرة .

والواقع أن موقف انكسمندريس تطور طبيعى لفكرة طاليس ، لقد رأى انكسمندريس أن الماء لا يمكن أن يكون مصدرا لجميع الموجودات ، ولابد أن تكون العلة الأولى شيئا عاما يقبل التشكلات المختلفة ، كما يقبل الأضداد ، وإذن فقد قال باللامتناهى السابق على العناصر ، أما هذه المادة اللا محدود وهي غير الهيولى التي تكلم عنها أرسطو فيما بعد — فإنها تشتمل على الأضداد ، ويظل النزاع مستمرا بين هذه الأضداد ، إذ أن كل منها يحاول التغلب على ضده ، فيتغلب الحار على البارد في فصل الصيف مثلا ، ويحدث العكس في فصل الشتاء ، وينتهي هذا الصراع في الغالب لمصلحة أحد الطرفين لمدة موقوته ليعود فيتلاشي في المادة الأولى أما فكرة صدور عوالم متعددة عن هذا اللامتناهي فقد أثارت مناقشة بين مؤرخي الفلسفة ، فهل تصدر هذه العوالم الختلفة في وقت واحد ، أم أن كل عالم يصدر على حدة ويليه عالم وهكذا ؟ وقد فسر أتيتوس هذه العوالم على أنها الآلهة .

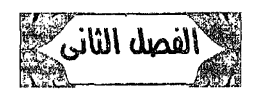
#### $\mu - 1$ idini:

قال عنه ثاوفراسطس إنه كان زميلا ومعاصرا لأبكسمندريس وإنه لم يوافق هذا الأخير على أن الجوهر الأول لامتناه وقال على العكس من ذلك بأنه مبدأ محدود معين هو الهواء (()ومن هذا المبدأ تصدر الأشياء جميعا بما فى ذلك الآلهة والموجودات الإلهية وهذا الهواء ليس مرئيا لنا ، ولكن البرودة والحرارة والرطوبة تجعل من المكن رؤيته والهواء فى حركة دائمة لأنه لو كان ساكنا لما حدث تغير ما، واختلافه فى الموجودات المتكثرة يكون بفعل التكاثف والمتخلخل (")، فعندما يتمدد يتخلخل ويصبح نارا، وعندما يتكاثف يصبح

soufflé –pneume (۱) النفس

ondensation and rarefaction التكانف والتخلخل (11)

رياصا ، وعندما يتلبد يصبح سحباً ، وإذا ازدادت درجة تكاثفة فوق هذا أصبح الماء ترابا ، و إذا تكاثف هذا التراب فوق ذلك أصبح صخرا وإذن فالتغيرات التى تطرأ على المبدأ الأول هى تغيرات كمية ، وقد قال الكسيمانس أيضا بفكرة تعدد الموالم ، واختلف المؤرخون فى تفسير قوله بالهواء كمبدأ أول ، وهل يقصد بهذا القول "الله" لأنه أردف صفة الألوهية إلى الهواء ؟ أم أنه يقصد بهلهواء ظاهرة طبيعية بحتة ؟ ولكن من المؤكد أنه يتكلم عن الآلهة الذين يأتون بلا الوجود فى فترات مختلفة ثم يختفون كما ذكر عنه ذلك القديس أوغسطين فيما بعد ، وبحمل القول إنه كان لأنسكسيمانس تأثير على الفلاسفة فيما بعد ، وعلى الأخص على الذريين منهم ، وكان مذهبه أيضا نتيجة حتمية وتطورا طبيعيا لآراء المدرسة الملطية ، فهو بعد بالفعل آخر ممثل لهذه المدرسة ، والمعبر الحقيقي عن نظرياتها في تفسير الكون ، إذ أن فكرة العناصر الأربعة قد اختصرت في عهده لتصبح فيما بعد التفسير السائدة للظاهرات الملبيعية في الوجود .



## الفيثاغورية ونشأة العلم الرياضي

الفيثاغورية فلسفة رياضية كونية وطريقة صوفية تؤمن بتطهير الروح من البدن، وتعد أتباعها لحياة التأمل والرياضة الروحية ، وقد تضاربت الأقوال حول منشئها ومريديها ، وأصبح من العسير حقا أن نميز بين الحقيقة والخيال فيما يورده المؤرخون من أساطير عنها ، ويرجع السبب في ذلك إلى أن هذه الجماعة كانت تدين بتعاليم سرية يحرم على أتباعها إذاعتها على الجمهور ، وبالإضافة إلى هذا نجد أن الفيثاغورية كطريقة صوفية ، قد تداخلت مع تعاليم الأورفية ، ولم يكن من المكن التمييز التام بين تعاليم كل من النحلتين إلا عن طريق ما التزمه الفيثاغوريون من تفسير رياضي للوجود .

وثمت أمر لا يجب إغفاله ، وهو أن الفيثاغورية قد جاءت في موضعها الصحيح من حلقات تطور الفكر الفلسفي عند اليونان ، وذلك أن العقل اليوناني بعد أن اتجه إلى المحسوس الخارجي يتلمس الحقيقة في ثناياه ، اكتشفت أن هذا المحسوس إنما يخضع لنظام معين ، وأن الرياضة هي التي تترجم عن هذا النظام ، وكان على الفيثاغوريين أن يقوموا بهذا الدور ، وأن يكشفوا ما تنطوى عليه المحسوسات من نظام وترتيب تمثله الأعداد والخطوط كما سنرى . وهنا تجد أن الفلسفة قد تخطت دور الطفولة المبكرة فنفذت إلى صميم المحسوس لتكشف عن حقيقته وتتجاوزه إلى نوع من التجريد الوسط وهو التجريد الرياضي. وسنرى — فيما بعد — كيف تتخطى هذا التجريد إلى درجة أبعد منه مدى عندما تستخدم التجريد الميتافيزيقي في بحث قضايا الوجود ومشاكله .

وإذن فلا يمكن تجاهل الدور الذى لعبته الفيثاغورية فى تاريخ الفلسفة اليونانية رغم ما يحيط بها من أساطير وقصص خيالية .

وأهم مصادرنا عن فيثاغورس وطريقته ما أورده الأتباع والمريدون مثل ارستوكسينوس (() وقد كان على صلة بالطبقة الأخيرة من الفيثاغوريين وذكر عنهم بحمل آرائهم العلمية . وثمت طائفة ثانية من المؤرخين للفيثاغورية وهم المعاصرون لفيثاغورث أو الذين خالطوا أتباعه عن كثب ، ومن هؤلاء نجد إكسانوفان الذي ينتقد فيثاغورس بشدة بسبب قوله بالتناسخ (۲) وهرقليطس الذي وجه إلى الفيثاغوريين واعتقاداتهم نقدا مريراً . وأما أنباذوقليس فإنه يصور فيثاغورث كشخص يفعل المعجزات وتصدر عنه الكرامات الخارقة للطبيعة .

أما الطائفة الثالثة من المؤرخين الفيثاغورية فهم المتأخرون ، ونخص الذكر منهم فورفوريوس ويامبليخوس الأفلاطونيين المحدثين ، وكذلك ديوجين اللائرسى وهولاء يرسمون لنا صورة أسطورية مكتملة لشخصية فيثاغورس الذى عرفت عنه طائفة من المعجزات والخوارق .

ونحن نعرف أيضا أن أفلاطون اهتم بالفيثاغورية سواء من ناحية تعاليمها الرياضية أو من ناحية مبادئها الروحية ، ومع ذلك فقد أشار أفلاطون إلى فيثاغورس في الجمهورية مرة واحدة (٢) حيث ذكر أن فيثاغورس هذا قد اكتسب محبة اتباعه ومريديه ، وأنه كانت له طريقة عرفت عنه وسميت بالفيثاغورية ، وقد كانت موجودة في عصر أفلاطون .

وقد أشار أفلاطون أيضا إلى الفيثاغوريين كجماعة فى موضع آخر من الجمهورية (1) حينما ذكر أنهم يربطون الموسيقي بعلم الفلك ، و بالإضافة إلى هذا نجد أن أفلاطون يورد أسماء بعض الفيثاغوريين فى محاوراته دون أن يشير إلى صفتهم وذلك مثل : ايشكراتس ، وفيلولاوس ، وتيماوس ، بل إنه يجعل اسم تيماوس ، عنوانا لمحاورة كاملة عن تكوين العالم الطبيعى ، ويورد فيها

Aristoyenos of Taras (1)

<sup>(</sup>r) يذكر هيرودوت أن فيثاغورس استعار نظرية التناسخ من قدماء المصريين

<sup>(</sup>n) الجمهورية ~ إلكتاب العاشر ، فقرة 600b

<sup>(</sup>١) الجمهورية - الكتاب السابع فقرة ٥٣٠

مجمل نظريات العلم الطبيعى فى عصره مختلطة بآراء الفيثاغوريين الطبيعية والرياضية .

ويبدو أن أرسطو أيضا كان متحفظا فى ذكر أخبار الفيثاغوريين وآرائهم رغم أنه ألف رسالة صغيرة عنهم لم يصلنا منها سوى بضع فقرات وهو يشير إلى الفيثاغوريين بقوله " إنهم رجال من إيطاليا يسمون بالفيثاغوريين " ونجده حينما يتعرض لنقد نظرية المثل فى الميتافيزيقا ، يرجع نظرية المشاركة الأفلاطونية إلى نظرية المحاكاة الفيثاغورية ، على ما سيتضح لنا حين الكلام عن نقد أرسطو لنظرية المثل الأفلاطونية .

تبين لنا إذن كيف تضاربت الأقوال عن حقيقة مذهب الفيثاغوريين و تعاليمهم ، وقد أشرنا إلى أنهم كانوا يتمسكون بسرية معتقداتهم ، ولهذا لم ترد إلينا كتابات فيثاغورية قديمة تلقى الضوء على آرائهم ، وقد كان فيثاغورس يجرم كتابة أقواله ، ويكتفى بما يلقيه على أتباعه من تعاليم شفوية يتناقلها المريدون ويحتجون بها ويستندون إليها فى مواجدهم الروحية ، ولم يتيسر تدوين هذه الآراء إلا فى وقت متأخر وفى عهد مدرسة الإسكندرية بالذات .

#### حياة فيثاغورس:

قضى فيثاغورس الشطر الأكبر من حياته الأولى ، فى ساموس ، فى ظل حكم بوليسكراتيس (٣٢٥ ق.م ) وكان أبوه يدعى ميساركوس ، وقد ذكر هيرودوت وغيره من المؤرخين أن فيثاغورس قام برحلات عدة إلى مصر وغيرها من بلاد العالم القديم ، ولكن ستارا من الشك مازال يحيط بهذه الروايات المتضاربة عن أسفار مؤسس الفيثاغورية ، على أنه من المؤكد أن فيثاغورس فر هاربا من طغيان بوليسكراتيس حاكم ساموس — كما يذكر اريستوكسيتوس واستقر به المقام فى أقريطونا حيث أسس جماعته الصوفية ، وقد كانت جماعة ذات أغراض دينية فى تشأتها الأولى ، فام تكن تستهدف التدخل فى شئون الحكم والسياسة كما ذكر بعض المؤرخين الذين يستدلون على ذلك بما آلت إليه

الطريقة الفيثاغورية بعد ذلك من تدخل في السياسة وحبك للمؤامرات في إيطاليا .

وقد كان فيثاغورس - وهو أيونى النشأة - يوجه تعاليمه إلى الآخيين ويدير ظهره للحزب الأرستقراطي ، مهملا المثل الأعلى الإسبرطي الذى كانت تنشده المدرسة السقراطية ، جاعلا غاية طريقته التطهر والمجاهدة للوصول إلى مرتبة القداسة الروحية ، الأمر الذى نشأ معه تقارب حقيقى بين الفيثاغورية والأورفية ، رغم أن الفيثاغوريين كانوا يتجهون في عبادتهم إلى الإله "أبوللو" بينما كان "دينيسوس" إله الأورفيين .

وعلى الرغم من أن التعاليم الأساسية الفيثاغورية ، كانت ذات طابع دينى بحث كما ذكرنا – إلا أن أتباع هذه الطريقة تسلطوا – فيما بعد – على المدن الآخية ، وتدخلوا في شئونها ، فأدى ذلك إلى إحراق بيوتهم وطردهم من إيطاليا حيث توفى سنة ٤٩٦ ق.م على أن اتباعه ما لبثوا أن عادوا إلى إيطاليا بعد ذلك . وعاودوا التدخل في شئون الحكم وكان لهم تأثير عظيم في سياسة المدن وتسيير شئونها إلى عهد متأخر .

#### تعاليم الفيثاغوزيين:

لقد اختلطت تعاليم الفيثاغوريين الروحية بآرائهم العلمية ونظرياتهم الرياضية ولكن غلبة الاتجاه الرياضي على اتباع هذه المدرسة جعلت المؤرخين يطلقون اسم " فيثاغورى " على المشتغلين بالرياضيات منهم فحسب أما التعليم أو الوصايا الروحية التي عرفت عن هذه المدرسة فأهمها اعتقادهم بوجود نوع من القرابية بين الإنسان والحيوان ، ومن ثم فهم يحرمون تقديم القرابين الدموية ويمتنعون عن أكل اللحم ، ويذكر بعض المؤرخين أنهم كانوا يمتنعون فقط عن أكل اللحم ، ويذكر بعض المؤرخين أنهم كانوا يمتنعون مقدمه أكل لحم الحملان وثيران الحرث ، وما ذبح على النصب من قرابين مقدمه للآلهة .

ومن وصاياهم: امتنع عن أكل البقول - لا تلتقط ما يسقط على الأرض لا تلمس ديكا أبيض - لا تكسر الخبز - لا تسير فوق عارضة طريق - لا تأكل من رغيف بأكمله - لا تقطف زهرة من أكليل - لا تجلس على كيل - لا تسكن مع عصفور تحت سقف واحد - لا تترك أثار القدر على الرماد المحترق بل سو الرماد لتضيع أثار القدر من على الرماد - عندما تنهض من السرير لا تترك آثار ضغط جسمك عليه.

ويبدو من هذه الوصايا أن الفيثاغوريين قد ضمنوا تعاليمهم الكثير من آراء اللاهوتيين ومحترفي السحر والمؤمنين بالخرافات في عصر ما قبل الفلسفة وربما كانت هذه الأقوال الساذجة رموزا لتعاليم باطنية عميقة الجذور مما كان الفيثاغوريون يحتفظون بسريته ويتناقلون فحواه بين الاتباع والمريدين مما يتعذر معه استكناه مدلولاتها العقائدية.

و إذا كمان الفيعثاغوريون قد وجهوا اهتمامهم الأول إلى الرياضيات والأعداد فكيف يمكن الربط بين أبحاثهم الرياضية وممارستهم لهذه التعاليم التى يغلب عليها طابع الغيبيات والخوارق ؟ إن أرسطو يؤكد أن الفيثاغوريين رغم اهتمامهم بالرياضيات لم يتخارا قدل عن ممارسته الخزارق والمعزادة متل قرسيدس.

وإذن فقد كانت الطريقة التى أسسها فيثاغورس تجمع بين حياة التقشف والرياضة الروحية والفكر الرياضى ، وكانت عقيدة التناسخ هى محور تعاليم فيثاغورس وعليها تدور مجاهدات الفيثاغوريين وطقوسهم الدينية ومبادئهم الأخلاقية

#### ا – عقيرة التناسخ:

لقد سبق الأورفيون الفيثاغوريين في القول بالتناسخ بَحيث أننا نشك كثيرا فيما أورده هيرودوت من أن فيثاغورس نقل عقيدة التناسخ عن المصريين القدماء ، إذ أنها كانت منتشرة في البيئة اليونانية قبل أن يعتنقها

الفي الفي الفريون ، ولو أن الأورفية قد جلبوها من الشرق كما تذكر المصادر التي تؤرخ نشأة الأورفية وانتشارها في العالم اليوناني .

ولم تكن عقيدة التناسخ عند الفيثاغوريين مجرد مذهب نظرى فحسب، بل كانت تتطلب اتباع أسلوب خاص في الحياة ، و إذا كان الفيثاغوريون يتفقون مع الأورفيون في الغاية التي يستهدفونها من التناسخ — وهي تحرير النفس من عجلة الميلاد أي من دائرة الولادات المتعددة وخلاصها إلى المقام الأعلى حيث السعادة التامة ، وذلك بعد سلوك طريق التطهر من الحس وسائر العلائق الأرضية — إلا أننا نلاحظ مع هذا أن الطقوس والشعائر التي كان يلتزم بها الفيثاغوريون في هذا المجال تختلف عن مثيلاتها عند الأورفيين من حيث أنها تتخذ طابعا عقليا أخلاقيا عند الفيثاغوريين.

وقد أشار هرقليطس إلى أن فيثاغورس هو أول من ميز بين أنواع ثلاثة من الحياة: الحياة النظرية والحياة العملية وحياة التأمل والعكوف على الذات (أ): ومهما كانت صور الحياة التي نحياها إلا أننا يجب أن نسلم بأننا غرباء في هذه الدنيا وإن الجسم الذي يربطنا بها إن هو إلا مقبرة للنفس ، ومع ذلك فلا يجب أن نتخلص من هذه الدنيا بالانتحار ، فما نحن إلا قطيع في كنف الإله ، هو راعينا ، ومن ثم فليس لنا الحق في الهروب بدون مشيئته .

ويضرب فيتاغورس مثالا يبين فيه أنواع الحياة الثلاث : فيقول أنه يوجد ثلاثة أنواع من البشر يشبهون تماما الأصناف الثلاثة من الناس الذين يموعون إلى الألعاب الأوليمبية : وأخس صنف من هؤلاء هم الذين يحضرون إلى هذه الألعاب لمارسة البيع والشراء . وأعلى منهم درجة ، الأفراد المتبارون في الألعاب ، أما الصنف الثالث وهم الذين يأتون لمشاهدة هذه المباريات فهم الأعلى درجة والأسمى مكانة. فكأن الذي يتصدى للعلم بالأشياء ومعرفة الحقائق دون ممارستها يعتبر في نظر فيثاغورس أسمى في درجة التطهر من

<sup>(</sup>١) Apolaustic life وقد استخدام أرسطو هذا التقييم الثلاثي في مباحثه الأخلاقية (م. ب)

جميع أصناف البشر ، فالعلم إذن على مختلف ميادينه هو الصورة المثلى للتطهر، والرجل الذى يهب نفسه للعلم هو المحب للحكمة وهو الفيلسوف الذى حر نفسه من عجلة الميلاد ، وهكذا ينجح فيثاغورس فى الربط بين تعاليمه الدينية واتجاهه العلمى .

ولكن كيف يتم التطهر ؟ أو بمعنى آخر كيف تتخلص النفس من دائرة الولادات المتعددة وتصل إلى مقام الحكمة والعلم ؟

يرى الفيثاغوريون أن الحياة مرحلة صعبة ويتعين على كل من يريد أن يجتازها بنجاح ، أن يتلقى تدريبا منظما ، وأن يطيل فترات الصمت وأن يستبطن نفسه يوميا ليختبر جوانبها وأهواءها ، ويقول أفلاطون في فيدون (١١) إن فيثاغورس وأتباعه يرون أن المجهود العقلى هو أسمى صور التطهر، وهو أضمن الطرق لتحرير النفس في حياتها هذه قبل الموت البدني ، وكان الفيثاغوريون يستخدمون الموسيقي والرياضة لشد أزر النفس، وقمع نزوات البدن، ومقاومة المؤثرات الخارجية حتى تسيطر القوى الروحية على الفرد، وتتغلب على كل ما له علاقة بالحس والمحسوس ، وقد رتب المتأخرون من الفيثاغوريين لك من النفس والبدن أساليب خاصة للتطهر من المؤثرات الخارجية فتطهير النفس يتم بالموسيقي والعكوف على الدراسات العلمية ، أما تطهير البدن فإنه يتم بممارسة الرياضة الجدية والطب ، ويلاحظ من ناحية أخرى أن فكرة " الأخوة " التي نادى بها الفيثاغوريون مستمدة من عقيدتهم في التناسخ ، ذلك أنهم يرون أن الموجودات كِلها بما في ذلك النبات والحيوان والإنسان ترتبط فيما بينها برباط وثيق ، وأنه في مرحلة الولادات قد تتقمص النفس جسم حيوان أو إنسان آخر أو نبات مثلا . وكان من نتائج مذهبهم هذا أن اعتبرت المرأة في جماعتهم مساوية للرجل ولها نفس حقوقه ، وكذلك ظهر اتجاه إلى معاملة العبيد معاملة إنسانية ، ومن الناحية الاجتماعية أيضا نجد أن الفيثاغوريين كانوا لا يميزون

<sup>(</sup>۱) فيدون فقرة ٦٦ ب

بين الأفراد إلا من حيث مواهبهم ، فهم يصنفون الناس حسب طباعهم ومعيزاتهم ، وقد تحق هذا التدرج بين الناس في التناسخ ، ذلك أن الصورة الجسدية التي تتخذها النفس في ولاداتها المتعاقبة تعتمد إلى حد كبير على نوع الحياة التي مارستها من قبل . ويرى الفيثاغوريون أن أعلى درجة في الوجود الأرضى هي درجة " الشاعر المغنى " ويليه في الدرجة الطبيعي ، ثم " الأمير " وبعد أن تمر النفس بجوانب حياة قد تعود مباشرة إلى مقام الغبطة التامة .

ويلاحظ أن تبشير الفيثاغوريين بفكرة "التطهر" جعلتهم يقيمون من أنفسهم مرشدين الناس في حياتهم الروحية ، أو بمعنى آخر موجهين للشعب في حياته . بما حفزهم إلى التطلع إلى الحكم - رغم أنهم كانوا يؤلفون جماعة دينية - وقد كانت لهم بالفعل سيطرة كبيرة على منطقة إيطاليا الجنوبية ، حتى تغلب عليهم الحزب الديمقراطي فاعمل فيهم القتل والإحراق فأثروا الفرار ثم ما لبثوا أن عادوا ثانية على ما ذكرنا .

#### آراء فیثاغورس العلمیة:

اهتم فيتاغورس بمتابعة الأبحاث العلمية السائدة في عصره ، وكان اهتمامه موجها ناحية الرياضيات ، إذ كان غرضه من الاشتغال بها مساعدة النفس على التحرر من علائق الحس والمحسوس والتطهر من أدران البدن ، من حيث أن الفكر الرياضي يعتبر نوعا من التحريد العقلي الذي ينصب على دراسة العلاقات الرتيبة بين المحسوسات واستنباط قواعدها ، ولما كان من المتعذر التمييز بين آراء فيثاغورس نفسه وآراء تلامذته فإننا سنجمل القول في أراء المدرسة الفيئاغورية في عهدها الأول الذي استمر إلى النصف الثاني من القرن الخامس ق.م .

رسن أهم آراء هذه المدرسة اعتقاد اتباعها بأن الأعداد مبادئ لأشياء جميما المعدد طبائعها - ويبدو أن الفيثاغوريين قد توصلوا إلى هذا المبدأ نتيجة المراساتي الموسيقية (۱).

فلفد أدركوا أن تنوع الألحان الموسيقية واختلافها إنما يتوقف على أطوال الوتار في الآلات العازفة ، فاستنتجوا أن التوافق أو الانسجام الموسيقي Him تحدده نسب رياضية مضبوطة تترجم عن هذه الأطوال وتعين طبقة الموسيقي .

وقد الدى بهم هذا الكشف في ميدان الموسيقي إلى أن يتساءلوا:

إذا كانت الأصوات الموسيقية يمكن أن ترد إلى إعداد ، فلماذا لا يمكن أن ترد الأشياء كلها إلى أعداد ؟ أو بمعنى آخر كأنهم يقولون : إذا كنا قد نجحا في رد الأصوات الموسيقية إلى أعداد وهي في آحر الأمر إحساسات صورة مثلها مثل الإحساسات الأخرى التي تنقل إلينا حقيقة الموجودات الخارجية ، فإنه ليس من العسير أن نجد ترجمة رياضية عن سائر ما نقابله من الأشياء الخارجية ، ذلك أنه توجد حقا أوجه كثيرة للتشابه بين الأشياء والأعداد ، وعلينا أن نكشف عن هذه النسب الرياضية التي نفسر بها الأشياء كما حدث بالنسبة للألحان الموسيقية .

ولكن أرسطو قد ذكر أن الفيثاغوريين لم ينجحوا فى تطبيق مبدئهم القائل بأن الأشياء أعداد ، واكتفوا بإيراد أمثلة قليلة التدليل على صحة مذهبهم فذكروا مثلا أن العدد سبعة يشير إلى الزمان الحقيقى التام ، والعدد أربعة يشير إلى الزواج .

<sup>(</sup>۱) اكتشف الفيثاعوريون ما يسمى " بالطبقة " في الموسيقى Octave فثمت وسط توافقي أو نسبة توافقية بين المراعي الثماني ، أما النسبة التوافقية بين ١٢،٨ فهي الخماسي وكذلك النسبة بين ٨ و٦ هي الرباعي ومن ثم فإن الانسجام في الألحان إنما يرجع إلى المتوسط التوافقي loctaveالدي كشف عنه الفيثاغوريون . The harmonic stands in close relation to the discovery of the octave

وبدلك ترجم القيثاغوريون الألحان بلغة رياضية بتطبيق هذه النسب- التي اكتشفوها على أطوال الأوتار التي تصدر عنها الألحان .

وعلى أية حال فإن اكتشاف الفيثاغوريين للنسب الرياضية التى تحدد أطوال الأوتار في الآلات الموسيقية كان حافزا لهم إلى افتراض وجود مبدأ غير مبادئ ( الأعداد ) منظم للمادة ( الأوتار ) أى أن ثمة ثمانية بين صورة ومادة أو بين محدود ولا محدود ، والمحدود هنا هو العدد أو الصورة أما اللا محدود فهو المادة ، وتكلم الفيثاغوريون عن اللامحدود المتنفس مثل أنكسيماندريس ، وأشاروا أيضا إلى أن المحدود هو " النار " أما اللامحدود فهو " الظلام" فلديهم إذن مبدآن كما يقول بارمنيدس : النار والظلام أى المحدود واللامحدود ، وسترى كيف يستغل أفلاطون هذه الفكرة في وصفه للمثال بأنه " خليط " في محاورة فيليبوس .

وقد طبق الفيثاغوريون النسب الرياضية على تخطيطهم للكون ولعالم السماء فلم يسلموا بوجود عوالم لا متناهية كما قال اللطيون ، بل قال أحدهم وهو بترون petron بوجود ١٨٣ عالما مرتبة على هيئة مثلث ، وأشاروا كذلك إلى وجود ثلاثة أجرام سماوية وبينها مسافات ثلاثة تشبه النسب التى اكتشفوها في الألحان الموسيقية ، وهي : الرباعي والخماسي والثماني ، وبذلك أثبتوا أن ثمت انسجاما بين الأفلاك السماوية الكروية الشكل .

وخلاصة القول أنه يرجع إلى الفيثاغوريين الفضل فى بيان كيف أنه يمكن التعبير عن المتصل المكانى بنسب عددية بسيطة ، الأمر الذى أدى إلى توضيح فكرتنا عن الأضداد والتعبير رياضيا وذلك كما فى تمييزنا رياضيا بين الحار والبارد ، والصوت المنخفض والصوت المرتفع .

وكنذلك يرجع إليهم الفضل في اكتشاف فكرة الوسط الحسابي والوسط العدل واستخدامها في تعيين السلوك السوى على ما سنرى عند أرسطو.

على أن أقوال الفيثاغوريين بأن الأعداد مبادئ الأشياء لا يعنى أن هذه الأعداد هي الماء والهواء والنار والتراب أي العناصر الأربعة ، ذلك أن العدد كان في نظرهم شيئا غير الماء الذي قال به طاليس أو اللامتناهي الذي قال به أنكسمندريس، أو الهواء الذي قال به انكسيمانس ، إذ أنه شيء مضاد للمادة

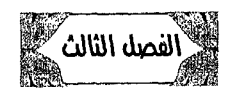
متمييز عنها على الرغم من ارتباطه بها ، فهو الذى يحددها ويشكلها ، ويمكن القول بأن الفيثاغوريين قبلوا العناصر التى قال بها السابقون عليهم لا على أنها مبادئ للموجودات، بل على أن لها مبادئ أسبق منها إلى الوجود وهى الأعداد، وقد بحث الفيثاغوريون فى طبيعة هذا المبدأ "العدد" فوصلوا إلى التمييز بين المستقيم وغير المستقيم ، بين الوحدة والثنائية ، وانتهوا من ذلك إلى العدد عشرة (١٠) وهو عدد مقدس عندهم ، وكانوا يقسمون ببعض هذه الأعداد الداخلة فى تكوين العدد (١٠) مثل (١ + ٢ + ٣ + ٤) وكانوا يضعونها فى الداخلة فى تكوين العدد (١٠) مثل (١ + ٢ + ٣ + ٤) وكانوا يضعونها فى الهندسة ، فرأوا أن الخطوط تتكون من النقط وأن السطوح تثكون من الخطوط ، وتكلموا أيضا عن المثلث القائم الزاوية ، وأنه من السطوح تتركب الأحجام ، وتكلموا أيضا عن المثلث القائم الزاوية ، ولا يمكن أن نعرف بدقة هل تكلم فيثاغورث عن كروية الأرض أم أن بارمنيدس هو أول من تكلم عنها ، ولكن المعروف أن بارمنيدس هذا كان من أتباع المدرسة هو أول من تكلم عنها ، ولكن المعروف أن بارمنيدس هذا كان من أتباع المدرسة الفيثاغورية ، فيمكن إذن أن يكون قد نقل هذه النظرية عن فيثاغورث .

و قد ظل أتباع فيثاغورث يهتمون بالدراسات العلمية ، مع استمرارهم في ممارسة عقيدتهم في التناسخ ، وذلك في جو من السرية التامة ، وكان منهم مهندسون ورياضيون وأطباء تأثرت بهم المدارس الفلسفية فيما بعد ولا سيما أفلاطون

ويلاحظ من ناحية أخرى أن حياة التقشف والتطهر التى ألزموا أنفسهم بها، وأسلوب المجاهدات الروحية التى عانوها ، وعكوفهم على التأمل والكشف كل هذا كان له تأثيره الواضح فيما بعد على تعاليم الفرق الصوفية من وثنية ومسيحية وإسلامية بحيث أننا نجد بعض الفرق الإسلامية — التى التأثت مذاهبها بالتيار الباطنى — تضع فيثاغورس في مرتبة " الحكيم المتألة " كأفلاطون ، وتدخله في سلسلة أئمة التصوف وأقطاب الطريق (٢).

<sup>(</sup>۱) العدد عشرة في شكل هرمي 🚵

<sup>(</sup>٢) راجع مؤلفنا عن أصول الفلسفة الإشرافية الطبعة الثانية دار الطلبة العرب - بيروت ١٩٦٩ .



# المدرسة الإيلية وهرقليطس (نشأة ما بعد الطبيعة )

تتضح أسس مدرسة بارمنيدس إذا رجعنا إلى فلسفة كل من اكسانوفان وهرقليطس .. وذلك أننا نجد في فلسفة بارمنيدس استمرارا وتطورا لموقف اكسانوفان في كيفية صدور الكثرة عن الوحدة ، وفي الثبات والحركة ، والوجود والصيرورة ، هذه المشاكل التي تتناولها المدرسة الإيلية بالتفصيل ، وتتخطى بذلك مشكلة المدرسة الأيوفية التي كانت تبحث عن العناصر الأولى الموجود المادي .

وقد كانت فلسفة بارمنيدس رد فعل معارض لموقف هرقليطس في التغير الدائم ، ولكن طبيعة المشاكل التي يعرض هرقليطس عن الوجود والتغير جعلته يقترب إلى حد كبير من الطابع العام للمدرسة الإيلية ، كما يقترب في نفس الوقت من المدرسة الأيونية لقوله بأن النارهي المقوم المادى المحدد للوجود .

## (i) هرقلیطس ٤٠٠ / ٢٥٥ ق. م

ينحدر هرقليطس من أسرة نبيلة في مدينة أفيسوس وقد تميزت شخصيته بطابع أرستقراطي، فكان يميل إلى العزلة ويضمر الاحتقار العامة ، وحتى مشاهير التاريخ لم يسلموا من سخريته وانتقاده فقد شنع على هيرودوت وهزيود وفيتاغورس، لأنهم في نظره يضللون الناس بالخرافات والأساطير ن وكان هرقليطس يرى أن الأساطير الدينية لا تستحق الاحترام والتقديس .

وقد أشار بعض المؤرخين إلى أن هرقليطس كان فيثاغورى المذهب قبل أن ينشئ مذهبه الخاص به ،ويستدلون على ذلك من أنه كان تلميذا للفيثاغورى هيبوزسHypposus وأن أفلاطون يشير إلى اسمه بين شخصيات فيثاغورية معروفة ، ولكن يامبليخوس في كتابه عن "حياة فيثاغورس" ينكر صراحة انتساب هرقليطس إلى الفيثاغوريين ، ويبدو أن المؤرخين لم يتمكنوا من إعطائنا صورة كاملة عن حياة هذا الفيلسوف وذلك لأنه لم يؤلف غير كتاب واحد "عن الطبيعة "كما يذكر ديوجين اللائرسي في كتابة عن "حياة الفلاسفة " ، وأن هذا الكتاب الوحيد

لم تصلنا منه غير فقرات مقتضبة ، ويقال إنه أهداه إلى معبد أرتميس وأنه قسمه إلى ثلاثة أقسام : عن العالم وعن المهارة السياسة وعن اللاهوت .

أما أسلوبه فقد كان غامضا مفعما بالرموز والعبارات المبهمة - ولهذا فقد لقب " بالفيلسوف الغامض ".

#### : (1) divis

يرى هرقليطس أن الأشياء في تغير مستمر ، وأن القانون العام الذي ينظم الوجود هو المتغير وعدم الثبات والتجدد المستمر ، فكل شيء في سيلان مستمر ولا يوجد شيء باق على الإطلاق ، فالإنسان لا يستطيع أن يضع قدمه في نهر واحد مرتين لأن النهس يكون قد تغير بين الخطوتين ، ونحن موجودون وغير موجودين ، وكما يوجد

فقرات مختارة من أقوال هرقليطس حسب ترقيمها في الأصل:

أولا: منهج البحث:

٢- ينبغى أن نترك أنفسنا يقودها ما هو عام للجميع ، وبالرغم من أن الكلمة "اللوغوس" عام للجميع ، فإن معظم
 الناس يعيشون وكان لكل منهم عقله الخاص .

٣- إن اللاين يحبون الحكمة ينبغي أن يتعرفوا على جزئيات كثيرة .

٩- ينبغي على الناس جميعا أن يعرفوا أنفسهم وأن يكونوا معتدلين .

• ١- إن أعظم الفضائل أن تكون معتدلاً ، وأن الحكمـة تكـون في التحدث بالحقيقة والعملُ بها ، والاهـتمام بطبيعة الأشياء .

١٧- إن الطبيعة تحب أن تختفي.

١٨- إن الإله الذي يتنزل وحيه في دلفي لا يتحدث ولا يخفي شيئا ، لكنه يعطى رموزا .

ثانيا: السيلان العام:

٢٠- كل شيء ينساب ولا شيء يسكن ، كل شيء يتغير ولا شيء يدوم على الثبات .

21- إنك لا تستطيع النزول إلى النَّهر الواحد مرتين لأن مياها جديدة تنساب فيه باستمرار.

٢٢- الأشياء الباردة تصير حارة ، والحارة تصير باردة ، ويجف الرطب ، ويتحول الحاف إلى رطب .

23- إن الأشياء تجد راحتها في التغيير.

<sup>(</sup>۱) آثارنا أن نورد هنا بعض فقرات هامة مما وصلنا من كتابات هرقليطس ، نقلا عن الترجمة العربية لكتاب فيليب ويلرايت عن "هرقليطس في العالم اليوناني " وقد عنى ويلرايت بجمعها وترجمها عن اليونانية ومحاولة تقسيرها لأعطاننا صورة تقريبية عن مذهب هرقليطس ، وقد صدرت الترجمة العربية مع تعليقات مستقيضة عن التر هرقليطس في تاريخ الفكر الفلسفي العام في مؤلف واحد أخرجته دار المعارف للأساتدة : على سامي النشار ومحمد على أبو ريان وعبده الراجحي .

الواحد عن الأشبياء جميعا ، كنذلك الأشياء تنصدر عن الواحد ، والله هو النهار والليل، والصيف والشتاء ، والسلام والحرب والجوع والشبع والنار ، وهي ماهية الأشياء جميعا ، وهذا العالم لم تصنعه الآلهـة أو البشر ، ذلك أنه وجد هكذا، وسيستمر هكذا ، وهو نار حية .

ثالثا: عمليات الطبيعة:

رابعا: النفس الإنسانية :

23- النفس هي البحر الذي عنه يصدر كل شيء آخر، وبالإضافة إلى ذلك فإنها أقل الأشياء جسمية ، ثم أنها في حالة سيلان مستمر ، لأن العالم المتحرك لا يستطيع أن يعرفه إلا ما كان متحركا .

24- تتبخر النفوس مما هو رطب.

٢٤- النفس الجافة أحسن وأكثر حكمة.

٤٧- تجد النفوس لدتها في أن تصير رطبة.

٤٤- أن موت النفوس أن تصير ماء ، وأن موت الماء أن يصير أرضا ، وعلى العكس من ذلك يأتي الماء من الأرض ، وتأتى النفوس من الماء .

**10- من العسير أن تقاوم الرغبة المندفعة ، وكل ما تريده سيكون على حساب النفس .** 

٥٢- ليس من الخير أن تحدث الأشياء للناس كما يشتهون تماما .

٥٦- التعصب هو الداء المقدس .

#### خامساً :في النظرية الدينية :

٦١- ليس للطبيعة البشرية فهم حقيقي، إنه للطبيعة الإلهية وحدها.

٦٣- إن ما هو إلهي تخطئه ملاحظة الناس ، وذلك بسبب شكهم .

٦٤- بالرغم من أن الناس مرتبطون ارتباطا وثيقا بالكلمة ( اللوغوس ) فإنهم يجعلون أنفسهم ضدها .

٣٦- إن الخالدين يصبحون فانين ، ويصبح الفانون خالدين وكلاهما يعيش بموت الآخر، ويموت بحياة الآخر .

<sup>=</sup> ٢٤- الزمان طفل يلعب بالنرد ، والقوة الملكية قوة طفل .

٢٦ - ينبغي أن يكبون مفهوما أن الحرب حالة عامة ، وأن الصراع عدل وأن كل الأشياء لابد أن تخضع لجبرية

<sup>28-</sup> هناك مبادلة بين جميع الأشياء والنار وجميع الأشياء كالمبادلة بين السلع والذهب ، وبين الذهب والسلع .

٢٩- إن هذا العالم – وهو واحد للجميع – لم يخلقه إله أو بشر ، ولكنه وجد وهو موجـود ، سوف يستمر في الوجود ، نارا بدية تشعل نفسها ينسب منتظمة وتحبو بنسب منتظمة .

<sup>30-</sup> للنار وجهان هما : الجوع والشبع .

٣١- إن النار تفرق ثم تجمع ثانية ، إنها تتقدم وتتقهقر .

٣٢- أن تغيرات النارهي: أولا البحر، لم يصير نصف البحر أرضاً، ويصير النصف الأخر برقا.

٣٤- النار تحيا بموت الأرض ، والهواء يحيا بموت النار ، والماء يحيا بموت الهواء ، والأرض تحيا بموت الماء .

<sup>·</sup> ٤- ليس العالم الأكمل إلا كومة من النفايات تكولت بطريقة عشوائية .

والسبب الذي دعاه إلى القول بأن النار هي العنصر المكون الموجود هو أنها أقتل العناصر ثباتا ، وهو لا يقصد بالنار هنا اللهيب فحسب بل أيضا الدفِّء والحرارة على وجه العموم ، ولذلك فقد سماها البخار المتصاعد .

٧١- إن العدالة سوف تداهم الذين ينسجون الأكاذيب والشواهد المزيفة.

٧٢- إن النار - في تقدمها - سوف تحكم كل الأشياء وتتغلب عليها .

23- كيف يستطيع الإنسان أن يختفي مما لا يسكن أبدا !

٧٦- الهائمون ليلا ، السحرة ، الخليعون ن المعربدون ، وانتشاركون في الأسرار ! إن الذي يعتبر بين الناس أسرارا إلما هو طقوس غير مقدسة .

27- إن عملياتهم وأناشيدهم الإخصابية عروض شائنة ، ولو لم تكن تفعل في شرف الإله ديوليسوس ، ولكن ديونيسوس ، الذي في شرفه يهذون ويقيمون أعيادا كبيرة - يشبه هادس ( الجحيم ) .

٧٨- حين يكونون مدنسين فإنهم يطهرون أنفسهم بالدم ، كذلك الذي يمشى في الوحل ويغسل نفسه بالوحل ، ولو لاحظه أي من رفاقه ، يتصرف بهذه الطريقة لاعتبره مجنونا ( يشير هرقليطس في هذه الفقرة وفي الفقرتين السابقتين إلى ألأورفيين ) .

\*\* سادسا: الإنسان بين الناس:

• لم- التفكير مشترك بين الجميع .

٨- ينبغي على الناس أن يتحدثوا بوعي عقلي ، ومن ثم عليهم أن يتمسكوا بما هو مشترك بين الجميع ، كما تتمسك المدينة بقانونها ، بل ينبغي أن يكونوا أشد تمسكا ، لأن كل القوانين الإنسانية مستمدة من قانون إلهي واحد ، يفرض نفسه حسبما يشاء ، ويكفي كل الأشياء ومع ذلك هو أكثر منها .

٨٢- يجب أن يحارب الناس من أجل قانونهم كما يحاربون من أجل أسوار مدينتهم .

٨٤- أن شخصا واحدا أفضل عندي من عشرة آلاف إذا كإن من الطبقة الأولى.

٨٥- أن الناس يفضلون شيئا واحد على كل ما عداه ، فهم يفضلون المجد الخالد على الأشياء الفانية ، بينما يتخم الدهماء أنفسهم كالماشية.

884 أن تطفئ الإفراط أكثر ضرورة من أن تطفئ نارا .

١٨- من المضجر أن يظل الإنسان يكابد نفس الأشياء محكوما بها.

٩٢- يخدع الناس في معرفتهم بالأشياء الواضحة - كما كان هوميروس - بالرغم من أنه كان أحكم الإغريق؛

٩٣- ينبغي أن يطرد هوميروس من السجلات وأن يجلد .

٩٤- يميز هزيود بين أيام طيبة وأيام شريرة دون أن يعرف أن كل يوم يشيه الآخر.

\*\* سابعا: النسبية والتناقض:

١٨- أن الاختلاف يجلب الائتلاف ومن الاختلاف يأتي أجمل ائتلاف.

٩٩- بالمرض تظهر الصحة، وبالشريظهر الخير يجلبه السرور وكذلك بالجوع يظهر الشبع ، وبالتعب تظهر الراحة

• ١٠ - ما كان الناس ليعرفوا اسم العدالة لولم تحدث هذه الأشياء .

١٠٤- أجمل قرد قبيح بالنسبة للإنسان ، وأحكم الناس يبدو فردا إذا قورن بالإله : في الحكمة والجمال وكل شيء آخر .

وتتكون الأشياء من النار ثم تعود إليها وهكذا ، ولما كان لا يوجد أى شيء ثابت على الإطلاق ، فلا توجد إذن أى صورة باقية ، إذ كل شيء في تحول مستمر من حالة إلى ضدها فالشيء الواحد يتضمن في ذاته الأضداد جميعا ، والصراع قانون العالم ، والتنازع أبو الأشياء ، وكل ما يتفرق ويتحطم يعود ليلتئم من جديد ويتحكم القانون الإلهي والقدر والحكمة والبقاء الكلي (١) . في كل شيء ولو أن هناك تغيرا دائما إلا أن التغير يتم حسب قوانين ثابتة إذ تتغير الأشياء ثم تعود ثانية ، وتمر العناصر الأولية في تحولاتها بثلاث مراحل أساسية: فمن النار يتكون الماء ومن الماء يتكون الماء يقود التراب فيصبح ماء ثم يصبح الماء نارا ،

١٠٦- كل الأشياء بالنسبة للإله جميلة وصائبة، وعلى العكس من ذلك ، يعتبر الناس بعض الأشياء صائبة وبعضها الآخر خطأ ،

<sup>110-</sup> إلنا نخوض ولا نخوض في الأنهار نفسها .

<sup>111 -</sup> إن العظام التي تصلها المفاصل هي كل متحد وغير كل متحد في وقت واحد . ولكي تكون في اتفاق الابعد أن تخالف ، فإن الموافق هو المخالف فالوحدة تأتي من كل الجزئيات الكثيرة، وتأتي كل الجزئيات الكثيرة من الوحدة .

<sup>117-</sup> إنه نفس الشيء أن تكون حيا أو ميتا ، مستيقظا أو نائما ، يافعا أو هرما ، فالمظهر الأول في كل حالة يصبح المظهر الآخر ، والآخر مرة أخرى يصبح الأول بنقض مفاجئ غير متوقع .

١١٤- إن هزيود الذي يتقبله كثير من الناس على أنه معلمهم الحكيم لم يفهم طبيعة النهار والليل لأنها شيء واحد .

<sup>10-</sup> إن اسم القوس هو الحياة ، لكن عمله هو الموت .

<sup>\*\*</sup> ثامنا: الأئتلاف الخفي:

<sup>111-</sup> الائتلاف الخفي خير من الائتلاف الواضح .

١١٨- لا تستمعوا إلى بل إلى الكلمة (اللوغوس) أن من الحكمة أن ندرك أن كل الأشياء واحد .

١١٩- إن الحكمة واحدة وفريدة ، إنها لا ترغب أن تسمى باسم زيوس ومع ذلك فهي ترغب .

<sup>110-</sup> إن الحكمة واحدة - وهي أن تعرف العقل الذي به تتحرك كل الأشياء خلال كل الأشياء .

<sup>171 -</sup> الله هو نهار وليل ، شتاء وصيف ، حرب وسلم ، شبع وجوع ، لكنه يخضع للتحولات تماما مثل شمع النحل حيث يمتزج بعطر فإنه يسمى حسب الرائحة الخاصة ( التي تنتج بعد الامتزاج ) .

<sup>127 -</sup> إن الشمس لا تتجاوز حدودها ولو أنها فعلت لعزلتها الإيرنيات Erinyas وصيفات العدالة .

١٣٣- كل الأشياء تأتي في أوقاتها .

<sup>\*\*\*\*\*</sup> 

<sup>(</sup>۱) وهو (Acus) زوس أو الألوهية كما يرى هرقليطس.

ولكن الموجودات تبدو لنا في الظاهر كما لو كانت ثابتة ، ذلك لأنها تتلقى من جانب ، نفس المقدار الذي تفقده من جانب آخر ، ويضرب لنا هرقليطس مثلا بالشمس فإنها تتجدد كل يوم ، فما تفقده بالنهار تتلقاه في الليل نتيجة للأبخرة المتصاعدة من البحار إلا أنه إذا ما انتهت الأشياء جميعا إلى النار الأصلية بحيث لا يبقى في العالم سوى النار ، فإنه بذلك يكتمل دور من أدوار الوجود المتعاقبة ، وتتكرر هذه الأدوار إلى ما لا نهاية حسب قانون ذاتي ضروري ينتظم الوجود بأسره .

والنفس الإنسانية جزء من النار الإلهية ، ولكما كانت هذه النار أكثر جفافا، كانت أقرب إلى الكمال ، وإذن فالنفس الأكثر جفافا هي أحكم النفوس وأفضلها وعندما تترك النفس الجسم تعود من حيت أتت ، إلى عالم النار ، ومن ثم فإن الذهب لا يعترف بخلود فردى للنفس مادام هناك تغير مستمر .

وعلى الرغم مما يترتب على قول هرقليطس بالتغير المستمر من نتائج خطيرة بالنسبة للوجود والمعرفة ، إلا أنه يقول مع هذا بأن هناك قانونا عاما باقيا، وأن القوانين البشرية جميعها يغذيها قانون إلهى واحد ، و إذا ما وثق الإنسان بعدالة النظام الإلهى للعالم حصل له شعور بالرضا وهو ما يسميه هرقليطس "بالخير الأعظم " وكان هذا الفيلسوف يعتقد بأن سعادة المرء ترجع إلى آرائه قبل أى شيء آخر، ومن آرائه أن مصلحة المجموع تقوم على اتباع القانون ، رغم أنه كان يعارض الديمقراطية ويسرى تغليب الإرادة الفردية على رأى المجموع ، وكان يعرى أيضا أن المعرفة الإنسانية قاصرة ومحدودة وأنها نسبية ولم يستثنى القيم الأخلاقية من هذا الحكم ، وعلى العموم فإن فلسفة هرقليطس تقوم على خمسة مبادئ هى :

-1 الوحدة المطلقة للوجود (1) . (1) التغير الأزلى (1) .

إلى الدائم (1) بين جميع الموجودات .

۳- القانون العام <sup>(۲)</sup> الذي ينظم العالم وظواهره المتغيره .

Marcocosm (1)

Flux (panta rei) (1)

logos (r)

polemos (4)

ه- الأدوار اللامتناهية (۱) التي تتعاقب على الوجود .

### (ب) الإيليون:

(إكسانوفان - بارمنيدس - زينون - مليسوس)

#### 1 - Tulipėlo:

ترجع نسبة هذه المدرسة إلى إليا (ELĒA) (٢) في جتوب إيطاليا وقال أن مؤسسها هو إكسانوفان (٦). وعلى الرغم من أنه لم يزرقط إليا موطن المدرسة ، إلا أنه اعتبر — مع هذا — مؤسسا لها لأنه يرفض فكرة تجسيم الآلهة ، ويتفق مع زعماء المدرسة : بارمنيدس : وزينون ، ومليسوس في القول بوحدة الأشياء جميعا ، وهو يطلب على هذه الوحدة الساكنة اسم " الألوهية " وقد ذكر أرسطو عنه إنه القائل بأن الواحد هو الله (١).

#### بارمنيس:

ولكن بارمنيدس يعد المؤسس الحقيقى. لهذه المدرسة فقد ولد في إليا حوالى . وقيل أنه التقنى في أثينا وعمره خمسة وستين عاما بسقراط الشاب . وتناقش معه وتأثر هذا الأخير بآرائه ، وقد بدأ بارمنيدس حياته الفلسفية باعتناق

<sup>(</sup>۱) يبدو هنا تأثير الآراء الفلكية في مذهب هرقليطس فقد تكلم عن الدورة الزمنية أي الأيام والشهور والسنين، وقال بأنه كما توجد أجيال متعاقبة من الحياة الإنسانية فكذلك يوجد بالنسبة للكون بأسره - ما يسمى " بالسنة الكبرى " une grande anne وتتحدد نهاية هذه السنة الكبرى بتفرق جميع الموجودات وعودتها إلى النار، وهذا هو " الدور " ثم يبدأ دور جديد إلى ما لا نهاية .

E. Brehier,. Hist de la Philo, Tome 1, P- 58-49

ولعل أخوان الصفا ، والإسماعيلية على الخصوص —قد استعاروا نظريتهم في الأدوار والأكوار من هذه الآراء ، راجع رسائل إخوان الصفا — القاهرة ١٩٢٨ ، ج٣ ص ٢٤٣ ــ ٢٤٤ يوسف كرم " تاريخ القلسفة اليونانية — القاهرة ١٩٥٣ الهامش .

<sup>(</sup>٢) مدينة بناها الأيونيون على الساحل الغربي لإيطاليا الجنوبية حوالي سنة ٥٤٠ ق.م.

<sup>&</sup>lt;sup>(r)</sup> ولد في بلدة قولون من أعمال أيونية 220/020 ق.م

<sup>(1)</sup> ما بعد الطبيعة لأرسطو مقال " ألف-الفصل الخامس ١٨٦ م. ب ".

المذهب الفيثاغورى ولكنه سالبث أن عارض هذا المذهب وأختط لنفسه مذهبا جديدا، وقد حفظ لنا سمبليقيوس (١) بعض مقتطفات من كتابات بارمنيدس.

#### : digio

وإذا كان هرقليطس قد رأى أن الأشياء في حركة دائمة وأن الاضداد تتحد لتؤلف الانسجام في الكثرة ، فإننا نرى على العكس من ذلك أن بارمنيدس كان يقيف على النقيض من هذه الآراء ، فهو ينفى ما يثبته هرقليطس ويثبت ما ينفيه ، فبينما يثبت هرقليطس الكثرة الناتجة عن التغير المستمر ، ينفى بارمنيدس ومدرسته الكثرة والمتغير ويقول بالثبات والوحدة ويذهب إلى أن وراء التغيرات الظاهرية توجد ضرورة وقانون ثابت ، وأن هناك وحدة ووجودا ثابتا ، وعلى هذا فالحركة والكثرة ليستا إلا عرضين ظاهريين، وليس ثمت قانون الوجود الحقيقي غير الوحدة الشاملة والثبات الدائم .؟

ويعتبر بارمنيدس المؤسس الحقيقي للمدرسة الإيلية ، ونرى في فلسفته بعض أفكار فلكية استمدها الفيثاغوريين ، أما مذهبه الفلسفي فقد ضمنه في قصيدة شعرية نقلها إلينا سمبليقيوس ، وتبدأ هذه القصيدة بابهتال من الشاعر موجه إلى الآلهة يسألها أن تكشف له عن الحقيقة الكاملة ، وعن آراء الناس ومعتقداتهم الظنية ، وعلى هذا فيإن هذه القصيدة تشتمل على جزئين ، الأول يتناول الخقيقة والثاني يتناول الآراء الظنية وما فيها من خداع . ولما كان مذهبه بارمنيدس في مجمله يعد ردا على آراء هرقليطس لذلك فإننا نجد أن نقطة البدء في مذهبه هي أن الوجود موجود ويستحيل ألا يكون موجودا وقد فهم من فكرة الوجود أنها ليست مجرد تصور منطقي بل أنها تشير إلى كتلة الموجودات ذاتها في الملاء ، أما اللاوجود فلا وجمود له في التصور ، فاللاوجود غير موجود ولا يمكن تصوره ، ومن هذه القاعدة الأساسية استمد بارمنيدس مذهبه في طبيعة الوجود ، مبدأ ولا نهاية ، هذه القاعدة الأساسية استمد بارمنيدس مذهبه في طبيعة الوجود ، مبدأ ولا نهاية ، لأنه لا يمكن أن يخلق من العدم أو اللاوجود ، وكذلك لا يمكن أن ينتهي إلى العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود في الماضي ولن ينقطع عن الوجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود في الماضي ولن ينقطع عن الوجود بل هو موجود العدم ، فلم يكن الوجود غير موجود في الماضي ولن ينقطع عن الوجود بل هو موجود المعدم المعتمدة المعتمد المعتمد عن الوجود بل هو موجود المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد عن الوجود بل هو موجود المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد عن الوجود غير موجود في المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد عن الوجود بل هو موجود في المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد المعتمد القديد المعتمد ال

Burnet : Early Greek Philosophy . pp 172- 178 راجع (۱)

ألآن وفى كل وقت بصفة مستمرة ،و هو أيضا غير منقسم لأنه هو فى كل مكان ولا يمكن أن يوجد ما يقسمه ، ولا حركة فيه ولا تغير ، متشابه ، شبيه بشكل كرى مستدير له أبعاد متساوية من مركزه إلى جميع جوانب سطحه والفكر لا يختلف عن الوجود لأنه ليس إلا فكر الوجود ، والإدراك الوحيد الصادق وهو إدراك العقل هو الذى يمكننا من التعرف على الوجود الغير المتغير فى كل شيء أما الحواس التى ندرك عن طريقها ظواهر الكون والفساد والتغير ، هذه الحواس هى مصدر الخطأ .

و إلى هنا ينتهى الكلام عن القسم الأول من قصيدة بارمنيدس ، وإذن فالمعرفة عند بارمنيدس إما أن تكون عن طريق العقل ، وهو الذى يدرك الوحدة والثبات في الوجود ، وإما عن طريق الحس ، وهذه معرفة ظنية ندرك بها الظواهر الحسية وكثرة المحسوسات وحركتها .

أما القسم الثانى من القصيدة ، وهو الذى يتناول وجهة النظر الشائعة عند الشعب ، فإنه يشير فيه إلى أن الناس غالبا ما يضعون اللاوجود بجانب الوجود ، ويرون أن أى شىء مركب من عنصرين : أحدهما يرجع إلى الوجود ، والآخر إلى اللاوجود ، فالنور عندهم مثلا يتكون من الطبيعة النارية والظلام ، والسواد يتكون من الثقل والبرودة ، وهذا القول لا ينطبق على الطبيعة في الواقع أنه ليس من خصائص الطبيعة النارية أن تتضمن عدمها وهو الظلام ، ويسمى بارمنيدس المبدأ القارن للوجود بالمبدأ السلبى ، وهو يضيف المقارن للوجود بالمبدأ الفعال ، والمبدأ القارن لللاوجود بالمبدأ السلبى ، وهو يضيف إلى هذين المبدأين تدخل الآلهة التي تشرف على كل شيء ويستطرد بارمنيدس في الكلام عن نظام العالم والوجود على هذه الصورة ، ويبدو أن تصويره للعالم على هذا النحو ترديد لما كان يقول به هزيود وغيره من اللاهوتيين .

وقد رفض كل من بارمنيدس وهرقليطس شهادة الحس ، وحاولا إصلاح الإدراك الحسى عن طريق الفكر ، لكن كلا منهما اتبع طريقا مغايراً للآخر ، فبينما يرى هرقليطس أن الحواس توهمنا بأن هناك وجودا ثابتا — والحقيقة على العكس من ذلك لأن كل شيء في تغير مستمر — نرى بارمنيدس يقرر — مخالفا له أن الحواس تخدعنا ، إذ أنها تظهر لنا الأشياء كما لو كانت في تغير مستمر ، وأنها إلى فناء محقق ، بينما الواقع بخلاف ذلك ، إذ الوجود واحد ثابت غير متغير .

وإذن فبارمنيدس يرفض دعاوى الحس والتجربة ، وقد كان لموقة وموقف هرقليطس أثر كبير في ظهور مذاهب أنباذوقليطس وانكساغوراس والذريين الذين حاولوا الجمع أو التوفيق بين رأيهما بالإضافة إلى آراء الطبيعيين الأوائل . وقد كان لبارمنيدس وحده الفضل في قيام الثنائية الميتافيزيقية التي ظهر أثرها واضحا جليا في نظرية المثل عند أفلاطون ، إذ رفض بازمنيدس عالم الظواهر المتغيرة وأقام الوجود الثابت على أساس الفكر متخطيا التجربة الحسية .

## زينون الإيلى ٤٩٠ / ٢٥٥ ق. ع:

تتلمذ على بارمنيدس ، وكان يصغره بخمسة وعشرين عاما ، ويقال أنه اصطحبه إلى أثينا وقد بلغ الأربعين من عمره ، وقد كان ذلك. حوالى منتصف القرن الخامس قبل الميلاد .

#### ailipi :

يعتبر زينون ممثلا لوجهة النظر النقدية للمذهب الإيلى ، فقد تصدى للمعارضين لمذهب الوحدة والسكون ، وهم فى نظرة أتباع المدرسة الفيثاغورية ، الذين يقولون بأن الموجودات مؤلفة من أعداد ، أى من وحدات منفصلة ، وبذلك يثبتون الكثرة إلى جوار الحركة ، فتكون المشكلة إذن هى موقف الإيليين القائلين "بالاتصال " وموقف الفيثاغوريين القائلين " بالانفصال" وقد تركز مجهود زينون (۱) في إثبات القول بالكثرة والحركة يؤدى إلى محاولات ، أى نتائج تناقض دعاوى الخصوم ، وإذن فقد استخدم زينون برهان الخلف فى حججه الجدلية لإثبات امتناع الكثرة والحركة ، ذلك أن تأليف هذه الكثرة من نقط ، أى من وحدات لا أمتداد لها هو تركيب لها من لا شىء ، وأما إذا أضفنا الامتداد إلى كل وحدة أخرى وهكذا إلى ما لا نهاية ، ومن ناحية فإننا إذا أضفنا نقطة أخرى إلى أى خط أخرى وكانت هذه النقطة المنافة لا امتداد لها بحيث لن تجعل الخط

<sup>(</sup>۱)وقد قال عنه أرسطو إنه مؤسس فن الجدل أي الاستدلال الذي يستند إلى مبادئ مستمدة من مسلمات الخصوم

أكثر امتدادا ، فكيف إذن أن تصبح هذه النقطة من مكونات الخط الذى تعطيه صفة الامتداد ، إذا كانت لن تزيد من امتداده بعد إضافتها إليه ؟ وهكذا بالنسبة للنقط الأخرى المركب منها الخط.

وأخيرا إذا افترضنا وجود مقدار مركب فسيكون بين كل اثنين من هذه النقط مقدار آخر يجب أن يكون هو أيضا مركبا من نقط أخرى ، وهكذا إلى ما لا نهاية ، وبهذا يثبت زينون أن المقدار الواحد أو الخط لا يمكن أن ينقسم كل منهما إلى وحدات صغيرة ، لأنه سيظهر لنا الخط أو المقدار ثانية ممثلا في هذه الوحدات الجديدة ، مهما بلغت حدا من الصغر ، فمثلا لو نستمر في تقسيم الخط إلى أجزاء اصغر فأصغر فلن نصل أبدا إلى النقطة أو الوحدة الأولى التي يتكلم عنها الفيثاغوريون، وإذن فالمقدار أو الخط ليسا مؤلفين من وحدات منفصلة . أي من أجزاء متكثرة بل لا يوجد سوى المقدار الواحد ، والخط الواحد ، والوجود الواحد فالكثرة إذن ممتنعة ، وهذا هو المطلوب الأولى .

أما عن الحركة فإن لزينون حججا مشهورة يبرهن على امتناع الحركة ، فيؤكد بذلك موقف المدرسة الإيلية من أن الوجود واحد ساكن أى غير متحرك . ويبدأ زينون محاجته بافتراضه مبدئيا صحة موقف الفيثاغوريين في أن المقدار أو الخط مؤلف من وحدات منفصلة .

الحجة الأولى: "حجة العداء، إذا كانت المسافة التى سيقطعها العداء مؤلفة من نقط لا متناهية عددا، فإنه يستحيل عليه أن يعبر هذه الوحدات اللامتناهية ولهذا فإنه لن يتحرك ليصل إلى نهاية المسافة.

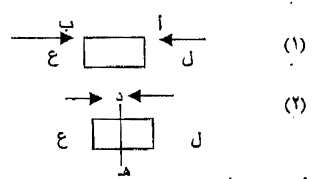
الحجة الثانية: (وهى تمثيل للأولى) "حجة أخيل والسلحفاة" إن أخيل العداء اليونانى المشهور لن يستطيع أن يلحق بالسلحفاة المعروفة ببطئها الشديد، لأنه يستعين عليه أولا أن يصل إلى النقطة التى بدأت منها السلحفاة سيرها، ثم عليه بعد أن يتابع عدوه لكى يلحق بها فيصل إلى النقطة التى تكون قد وصلت إليها بالفعل ، ثم يحاول بعد ذلك أن يجاوزها ، فإذا كانت المسافة التى تفصل بين أخيل والسلحفاة مؤلفة من عدد لا متناه من النقط ، فإن أخيل لن يستطيع عبور

مسافة لا متناهية ، وبالتالى لن يلحق بالسلحفاة ولن يسبقها ، بل أن أخيل لن يتجرك من مكانه على الإطلاق .

الحجة الثالثة: "حجة السهم" إذا افترضنا أن سهما انطلق فى الفضاء ، فإنه فى كل لحظة من الزمن يشغل هذا السهم المنطلق مكانا فى الفضاء مساويا له فى الطول. وهذا يعنى أنه لن يبرح الكان الذى يكون قد حل فيه فى خلال "الآن " الزمنى الغير المتجزئ ما دمنا نفترض أيضا أن الزمان مؤلف من آنات متصلة أى وحدات غير متجزئة ، وبالتالى فإن السهم المنطلق سيظل ساكنا فى كل آن زمانى لأنه سيمتنع عليه عبور آنات زمنية لا متناهية فى العدد .

الحجة الرابعة: "حجة الملعب"، تستند هذه الحجة إلى نفس الغرض السابق من حيث اعتبار الزمان منقسما إلى آنات منفصلة غير متجزئة، واعتبار المكان أيضا مؤلفا من نقطة منفصلة غير متجزئة.

فإذا انطلق عداءان بسرعة واحدة في اتجاهين متقابلين ، بحيث يلتقيان بعد مرورهما بجسم ثابت ، فإنهما يصبحان وقد جرى كل منهما بالنسبة للآخر بسرعة هي ضعف السرعة التي يقطعان بها الجسم الثابت كما هو موضع في الرسم التالى :



- أ) العداء الأول.
- ب) العداء الثاني .
- ج) الجسم الثابت .
- د ) نقطة التقاء العداءين .
- هـ) منتصف الجسم الثابت المتد من النقطة ( د ) .
  - ل ع) امتداد الجسم الثابت.

والواقع أنه إذا كان المقدار أو الخط مؤلفا من وحدات منفصلة ، أى من نقط تقطع في آنات منفصلة متجزئة ، فيكون " الآن " السلازم لقطع نقطة في الجسم الثابت نصف الآن اللازم للمرور على نقطة من أحد العداءين إلى النقطة الأخرى فكأن حركة العداءين المتساويين تارة تقطع المسافة (١) في زمن معين ، وتارة أخرى تقطعها في ضعف هذا الزمن ، فيكون الزمن مساويا لضعفه ، وهذا خلف ، فالحركة إذن ممتنعة ، ولكننا نكشف هنا عن مغالطة صريحة ، وهي أن كلا من العداءين يقطع نصف الجسم الثابت لا كله .

ومهما يكن من أمر جدية حجج زينون التي تعتبر نوعا من اللهو الجدلي الذي شاع في محاورة بارمنيدس الذي شاع في محاورة بارمنيدس الأفلاطون — حيث تناقش مشكلة الوحدة والكثرة بطريقة تحليلية رائعة — مهما يكن من أمرها إلا أنها توضح لنا موقف المدرسة الإيلية بالوحدة والسكون في مواجهة قول الفيثاغوريين بالكثرة والحركة.

### 3 - alymem:

ولد فى ساموس من أعمال أيونية ، ثم التقى بأستاذه بارمنيدس ، وكان يصغر زينونZeno بحوالى اثنى عشر عاما ، ويقال أنه كان على رأس الأسطول الذى دمر أسطول بريكليز ، وكان لنشأته الأيونية وتأثير كبير فى توجيهه للمذهب الإيلى، فلم يفعل مثل زينون حينما تصدى للفيثاغوريين ، بل يمم مليسوس وجهته شطر مواطنيه من الطبيعيين الأوائل ، فانتقدهم لأنهم يقولون بالتغير ويعترفون به كما يبدو للحس ، والحس كانب لأنه يوقفنا على كثرة متغيرة فى الوجود، بينما العقل يشهد بأن الوجود واحد ثابت، ولو كان ما يدعونه من القول بالتغير صحيحا لكان ذلك معناه أن الوجود ينعدم فى كل مرات تغيره .

<sup>(1)</sup> لأن الوحدة المكانية أو المقدارية واحدة بالنسبة للعداءين والجسم الثابت ، وهي النقطة التي افترضها الفيثاغوريون غير متجزئة ، وأساسا للمقدار أو للحظ .

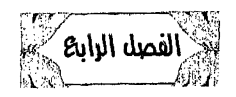
وبذلك يخرج الوجود من اللاوجود ، وهذا ما ينكرونه ، وإذن فالتغير ممتنع والكثرة ممتنعة ، والوجود واحد لا متناه شاكن ثابت .

وملينسوس يختلف عن بارمنيدس في أن الأخير يقول بالوجود المتناهي وكنذلك فهو ينضيف حياة عاقلة للوجود ، ولو أن هذه الفكرة ستظهر من جديد في وقت متأخر عن ميلسوس .

\* \* \*

عرضنا إذن فكرة مجملة عن المنهب الإيلى ، واتضح لنا كيف وضع اكسانوفان أصل المنهب ، ثم جاء بارمنيدس وأصدره في صورته الكاملة ثم كيف نسب زينون نفسه مدافعا عن المنهب في مواجهة الفيثاغوريين ، وأخيرا كيف انتقد مليسوس الطبيعيين الأوائل على أساس مذهبه ، وكيف اختلف مع بارمنيدس في بعض التفصيلات العربية .

والحقيقة أنه يرجع الفضل إلى هذه المدرسة في توجيه النظر إلى فكرة الوجود المحض ، وإظهار الأهمية القصوى لمشكلة التغير والحركة ، على الرغم من أن المدرسة قالت بامتناعها ، وعلى أية حال فإن أبحاث مدرسة بارمنيدش كانت مؤذنة بقيام علم ما بعد الطبيعة .



# مذاهب الكثرة الطبيعية محاولات للتوفيق

## أنباذوقليس — انكساغوراس — النريون

نعود الآن في هذا الفصل إلى تناول المشكلة الطبيعية عند فلاسفة ثلاثة عاشوا في فترة واحدة تقريبا ، فبعد أن أرجع الطبيعيون الأوائل الموجود إلى مبدأ واحد سواء كان الماء أم الهواء أم النار ، وتدخلت الفيثاغورية لكى تفسر الوجود بالعدد وتقول بالكثرة ، وتسلم بالحركة والتغير ، رأينا المعارضة الشديدة التي أبداها الإيليون لهذين الموقفين الرئيسيين القائلين بالكثرة والحركة ، ودفاعهم الجدلي عن الوجود الواحد الساكن.

ويعد موقف الطبيعيين المتأخرين ، وهم أنباذوقليس ، وانكساغوراس وديموقريطس ، محاولة للتوفيق بين آراء هذه المدارس المتعارضة ، فقد سلم هؤلاء الثلاثة بالحركة والتغير لا على نسق موقف هرقليطس القائل بالتغير المستمر ، بل أحلوا محله " الاتصال والانفصال " " والتخلخل والتكاثف" وكذلك سلموا بالوجود الثابت ولكن ليس على طريقة بارمنيدس ، بل اكتفوا بالقول بأن ثمت أصولا ثابتة في الوجود هي أصول الموجودات النوعية ، وليست هي عناصر الطبيعيين الأوائل ، بل هي أصول متكثرة .

### ١ - انباذوقليس ٤٩٠ /١٤٠ ق. ع

ولد أنباذوقليس فى أغريغنتا من أعمال صقلية ، وساهم فى الحركة السياسية إذ يقال أنه تزعم الحزب الديمقراطى فى بلاده ، وعرف بتفوقه فى الخطابة والشعر والفلسفة ، وقد بدأ تفلسفه بانضمامه إلى جماعة فيثاغورية ، ثم لم يلبث أفراد هذه الجماعة أن طروده منها لخروجه على تعاليمهم ، وعرف عنه أيضا أنه كان يزاول السحر ، وأنه ادعى النبوة ، بل أدعى السحر ، وأنه ادعى النبوة ، بل أدعى

الألوهية ، فقيل أنه ألقى بنفسه فى فوهة بركان إتنا حتى يصعد إلى السماء ويعتقد الناس فى ألوهيته ، ولكن البعض الآخر يذكر أن أنباذوقليس ارتحل إلى بلاد المورة، ولم يعد بعد ذلك إلى وطنه الأصلى .

### idiois

إن مذهب أنباذوقليس هو محاولة للتوفيق بين آراء هرقليطس في التغيير المستمر وآراء بارمنيدس في الثبات الدائم ، فقد رأى أنباذوقليس أن هناك جانبا من الحقيقة عند كل من هذين الفيلسوفين ، وفي رأية أن الكون والفساد والتغير ليست سوى اتصال وانفصال الجواهر الأولية الغير المتغيرة ، والتي تختلف عن بعضها من حيث الكيف ، ولكنها منفصلة كما ، وهذا لا يعنى أنها ذرات إذ هي في حقيقة الأمر العناصر الأولي للموجودات ، وكان أنباذوقليس يرى أن العناصر الأربعة : الماء والنار والتراب والهواء وهي الأصول الأولي للأشياء جميعا ، وهذه العناصر لا يتحول أحدها إلى الآخر ، ولا تأتلف لتكون عنصرا جديدا ، فأى اجتماع لها مجرد اختلاط الجراء صغيرة تحتفظ بتوامها أو طبائعها الميزة دون مزح أو اندماج يفقدها خواصها الميزة، وتؤثر الأجسام بعضها في البعض الآخر بأن تخترق أجزاء صغيرة من جسم الميزة، وتؤثر الأجسام بعضها في البعض الآخر بأن تخترق أجزاء صغيرة من الجسم مع مسام المسام جسم أخر ، و إذا توافقت هذه الأجزاء الصادرة من الجسم مع مسام الجسم الآخر فإنه يحدث جذب بين الجسمين ، كما هو الحال بين المغناطيس والحديد .

الحركة: ولكن كيف تفسر حركة هذه الجواهر الأزلية ؟

مصدر الحركة مبدآن هما سبب انفصال العناصر واتصالها أحدهما قوة توحيد أو وصل وهي المحبة والآخر هو قوة التغريق أو الفصل وهي الكراهية والعالم تتعاقب عليه أدوار من المحبة والكراهية إلى ما لا نهاية ، ويفسر أنباذ وقليس تكوين العالم بواسطة الحركة الدائرية حيث تنفصل السموات والنجوم والهواء والأرض تدريجيا عن كتلة الوجود الأولى ، وذلك بفضل هذه الحركة الدائرية المتصلة ، ولأنباذ وقليس نظرية في التطور التدريجي للموجودات سواء كانت نباتا أو إنسانا ، فعنده أن الأطراف الجسمية تكونت أولا على أشكال منفصلة — أذرع وأقدام وعيون أى أجزاء منفصلة مختلفة متناثرة من الأجسام — ثم اجتمعت هذه الأطراف بفعل المحبة وأتحدث لتكون أشكالا ضخمة غير مهذبة وذلك أن الإنسان والحيوان الأولين

كانا مختلفين عنهما الآن فقد كان كل منهما كتلة لا شكل لها أخذت تتعدل تدريجيا خلال الزمن حتى أصبحا على ما هما عليه الآن .

حاول أنباذوقليس أن يفسر الإدراك الحسى على ضوء نظريته المادية في "اختراق الجزئيات للمسام " فقال " إن الشبيه يدرك الشبيه" فلا تدرك العين الضوء إلا لأن النار والماء من مكوناتها ، وعنده أيضا أن الجسم - وبصفة خاصة مزاج الدم - حيو الذي يتحكم في الفكر ، وهذه نظرية مادية مطلقة ، ولأنباذوقليس اتجاه ثان إلى القول بعالم للأرواح ، وقد دفعه هذا الاعتقاد بالأرواح إلى القول بالتناسخ كالأورفية والفيتاغورية ، وهذه الأرواح تحيا حياة أزلية كلها سعادة وغبطة ، وتعيش في جماعة إلاهية ليس فيها مكان للمذنبين الذين يقدمون القرابين الدموية ، وهؤلاء المدنسون بالخطايا يتقمصون أجسناما ويؤلفون الحلقة الوسطى التي تربط عالم المادة بعالم الأرواح ، وعند أنباذوقليس، كما هو عند الفيثاغوريين ، يعتبر الوجود الأرضى نوعا من العقاب للأرواح التي أسقطت على هذه الأرض ، وأخس درجات الوجود الأرضى التي تحل فيها النفوس هي أجساد السباع وأشجار الغار. وأما أعلى درجنات هذا الوجود فهى أجسام الكهنة والطبيعيين والأمراء وكان طبيعيا أن يحرم هذا المذهب أكل اللحم وتقديم القرابين الدموية ، وكذلك فقد اعتبر الحرب مظهرا من مظاهر الكراهية، وعلى العكس فالسلام مظهر من مظاهر المحية، فالحرب عنده إذن ليست ضرورية للجنس البشرى ولهنذا فقد رفضها ويرى أنباذوقليس أنه لكني تتحرر الأرواح من الشر وتصل إلى جوار الخالدين يجب أن تتبع شروط التطهير التي ذكرناها وأهمها الامتناع عن أكل اللحم، وإذن فنحن أمام ثنائية كاملة ، فمن ناحية نجد عالم الطبيعة بعناصره ، ومن ناحية أخرى نجد عالم الأرواح ، ولكن هذين العالمين مرتبطان برباط حركي إذ أن الأرواح دائمة الاتصال والانتقال بينهما . ولكن يؤخذ على أنباذوقليس أنه لم يوضح حقيقة العلاقة بين الروح في الإنسان وبين فكرة المنبث في دمه ، إذ أننا قد قلنا إن الفكر نوع من الإدراك الحسى وهو وظيفة للجسم المركب من عناصر ، وعلى هذا فلا يمكن أن يكون الفكر - على هذه الصورة -وظيفة من وظائف الروح أو النفس إلا إذا كانت الروح نفسها مادية ، ولم يقل أنباذوقليس بهدا . فلا يبقى إذن إلا التسليم بأن ثمت فصلا تاما بين عالم الأرواح وعالم الأجسام.

وكان لأنباذوقليس تأثير كبير في العصور التالية وذلك لأنه يعد في الحقيقة المؤسس الحقيقة لعلم الكيمياء ، ذلك أنه تكلم عن ارتباط عناصر العالم المادى فيما بينها بنسب رياضية محددة ، ولكن أهم ما اشتهر به أنباذوقليس في تاريخ الفلسفة اليونانية وعند المسلمين هو نزعته الصوفية الواضحة وشخصيته التي تكاد أن تكون شخصية خرافية ، وقد ذكرنا أنه أدعى النبوة والألوهية .

## (ب) انكساغوراس ٥٠٠ / ٢٦٥ق. م:

ولد انكساغوراس فى أقلازومين بالقرب من أزمير فى آسيا الصغرى ولكنه اختار أثينا مقرا له ، فكان أول فليسوف يستقر فى هذه المدينة سنة ١٨٠ أو ٢٧٩ ق.م وقد ذكر لنا أفلاطون (١) أن بركلين كان تلميذا لأنكساغوراس لهذا فقد ساقه خصوم بركلين إلى المحاكمة بتهمة الإلحاد حوالى ١٥٠ ق.م . فسجن حتى أفرج عنه بركلين ، ولكن ، انكساغوراس أشر الرحيل عن أثينا واستقر به المقام فى أيونية ببلذة لامبساكوس أحدى مستعمرات ملطية حيث أسس مدرسة له هناك .

#### : division

كان انكساغوراس على العكس من أنباذوقليس مبتعدا عن أى اتجاه صوفى فقد اتبع طريقة التفسير العقلى المحض ، وقد رفض مثل أنباذوقليس فكرة التغير الكيفى للأشياء ، وفسر الوجود باتصال وانفصال الجواهر الموجودة بالفعل ، وعلى ذلك فإن أى تغير كيفى لن يكون فى حقيقة الأمر سوى تغير فى التركيب المادى للجوهر (٢).

الحركة: رأى انكساغوراس أن المحبة والكراهية لا يمكن أن يكفيا لتفسير الحركة ، لذلك فقد قبال بأن هذه الحركة لابد وأن تكون من فعل موجود تسمو معرفته وقدرته على الموجودات جميعا، وهذا الموجود يجب أن يكون مفكرا معقولا

<sup>(</sup>١) محاورة فيدروس ص ٢٧٠ -- أ.

<sup>(1)</sup> يقول أرسطو" أن انسكساغوراس هو القائل بأن المبادئ لا متناهية العدد .. وأن جميع الأشياء المركبة تتألف من أجزاء من نوعها ، تكون وتفسد عن طريق الاتصال والانفصال .. وتستمر هكذا إلى الأبد " ما بعد الطبيعة مقال \_ 1 ، فصل ٣ ص ١٨٤ أ .

وقادرا ، وهو العقل Nous وهذا العقل لا يختلط بأى شىء من الأشياء، وهو متميز عن المادة كل التميز ، إذ هو موجود بسيط غير قابل للقسمه، بينما المادة مركبة ، ووظيفة العقل الأساسية هى تفريق كتلة المادة المختلطة التى تتضمن عناصر أنباذوقليس أو ذرات ديموقريطس بل هى خليط من عدد لا يحصى من الأجزاء القديمة الغير المتغيرة والغير المنقسمة ، والغير قابلة للعدم ، وهذه الأجزاء تتألف على انحاء خاصة ، وهى أجزاء من اللحم والعظم يسميها انكساغوراس"بالأجزاء التشابهة " والعقل يتدخل لفصل هذه الأجزاء عن الكتلة الأولى ، وذلك بفعل الحركة الدائرية ، وإذن فليت هذه الأجزاء العناصر الأربعة الأولى ، بل هى المكونات الفعلية للأجسام كما نلمسها فى الواقع ، ويستمر انفصال الأجزاء كلما استمرت الحركة ، وما دامت الحركة دائرية فإنها لا تنقطع أبدا ، ولهذا كانت عملية الانفصال مستمرة .

ويفسر أنكساغوراس وجود الأرض والكواكب بهذه الحركة الدائرية أيضا ، وفي رأية أن الكائنات الحية قد خلقت من الطين الذي أخصب عن طريق بذور حية طائرة في الهبواء ، وأسا الذي يدفع هذه الكائنات إلى الحياة والحركة فهو العقل الذي يتخذ مركز المحرك الأول عند أرسطو ، وعنده أيضا أن الإدراك الحسي وظيفة ومن وظائف العقل الإنساني ، فالعقل هو الذي يمدنا بالمعرفة الحقة ، ولكن المحسوسات والحواس القاصرة التي ندركها بها هي التي تسد الطريق أمام العقل لإدراك غير المحسوس ، وقد عرف عن انكساغوراس أنه انتقد الدين الشعبي ، ورفض قبول تدخل الآلهة في النظام الطبيعي أو تفسير الظواهر الطبيعية بغير قانون العلية وحسب ما يقتضيه العلم . وقبل عنه أنه ذكر أن زوس كبير الإلهة هو العقل ، وأنه أول أساطير هوميروس تاويلا خلقيا .

وعلى أية حال فإنه يرجع الفضل إلى انكساغوراس لقوله بمبدأ عقلى متمايز عن المادة ، ولذلك فهو يعد أول المتكلمين عن الثنائية الفلسفية بين العقل والمادة ، وهو ينرى أنه على الرغم من تدخل العقل في عمليات الايجاد والحركة والتنظيم إلا أن العقل يوجد بنفسه ، ولا يختلط بالمادة أصلا رغم تصرفه في جميع الأجسام ، ورغم كونه القوة المحركة والسيطرة على جميع الأشياء المرتبطة بالعلم كله ، وذلك

على الرغم من أن كلا من أفلاطون (1) وأرسطو قد انتقد انكساغوراس بشدة لأنه لم يستغل هذا المبدأ الجديد الذى اكتشفه — وهو العقل — في تفسير الظواهر الطبيعية ، إذ أنه قد عاد كسابقيه إلى القول بالعلل المادية العمياء دون اعتبار لقدرة العقل وتدخله في الكون .

## (ج) النريون: لوقيبوس "ديموقريطس:

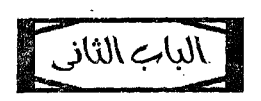
يعند موقف الذريين ثالث مذاهب التوفيق بين مذهب كل من هرقليطس وبارمنيدس في الوجود والصيرورة ومؤسس هذه المدرسة هو لوقيبوس الملطى ويذكر ثيوفراسطس أنه كان من تلامذة بارمنيدس ، أما ديرجين فيقول إنه كان تلميذا لزينون ، والراجح أنه اختط لنفسه طريقا غير الذي سلكه هذان الفيلسوفان الإيليان، فوضع أصول المذهب الذرى ، ونحن نجد آراءه متضمنة فيما نسب إلى ديموقريطس من آراء ، ولهذا فإننا نعتبر مذهب المدرسة الذرية من الناحية التاريخية وحدة تنسب في مجموعها إلى الشخصيات التي تؤلف المدرسة بدون تفريق ويمثلها جميعا ديموقريطس .

## ديموقريطس ۲۲۱/٤٧٠ ق. ع:

ولد ديموقريطس في أباديرا من أعمال تراقيا ، وكان معاصرا لسقراط وتلميذا للوقيبوس ، وكذلك لفيلولاوس الفيثاغورى ، وأشار إلى مذهب كل من بارمنيدس وزينون في كتبه ، وقيل إنه زار مصر ، والمعروف عن ديموقريطس أنه أمضى معظم حياته في الدراسة والكتابة والتعليم في المدرسة التي أنشأها في أباديرا مسقط رأسه ، وكأن عليه أن يواجه المشكلة الخطيرة التي أثارها بوتاغوراس في عصره ، وهي استحالة العلم والمعرفة ، وذلك بالإضافة إلى ما وجهه السفسطائيون عامة من نقد هادم إلى مبادئ الأخلاق وقواعد السلوك ، ولهذا فقد كان اتجاهه مشابها لاتجاه سقراط في هذا الصدد .

<sup>(</sup>١)راجع محاورة فيدون ص ٩٧ – ٨٨ (ف: م)

leucippus (\*)



السفسطائيون وسقراط الإنسان محور الفكر الفلسفي

#### ailight :

كسان ديموقريطس مقتنعا بموقف بارمنيدس في نفى التغير المستمر ، ولكنه أراد في نفس الوقت أن يُفسر حركة الأشياء المركبة ، ويبين كيف تأتى إلى الوجود وكيف يبطل وجودها ، وقد سلم ديموقريطس بأن الملاء والخلاء معا هما المكونان الأساسيان للأشياء (١) وينقسم الملاء عنده إلى أجزاء لا حصر لها ، يسميها الذرات أو " الأجسام الكيفية" ولا تستطيع رؤية كل منها على انفراد نظرا لدقه حجمها ، ويفصل هذه الذرات بعضها عن البعض الآخر فجوات من الخلاء ، وكل ذرة لا يمكن أن تقبل الانقسام لأنها لا تحتوى على خلاء في تكوينها الداخلي ، وهذه الذرات لا بدء ولا نهاية لوجودها وهي متشابهة في طبيعتها ، وتختلف فيما بينها من حيث الشكل والحجم ولا تقبل من التغيرات سوى تغيير الحجم ، دون التغير الكيفي ، أما الكيفيات المتعلقة بالجسم فهي نتيجة لاختلاف ترتيب الذرات وأوضاعها وأحجامها وأشكالها ، ولكن ديموقريطس مثل جون لوك John Locke يميز بين الصفات والكيفيات الأولية ، كالاستداد والكِثافة والصلابة - فإنها ترجع إلى الأجسام ذاتها — وبين الصفات الثانوية التبي ترجع إلى الحس ، أي إلى الطريقة التسى تؤثر بها الأجسام المحسوسة في الشخص الحاس كما يحدث في الذوق مثلا: ولما كانت الذرات متشابهة في قوامها . كان وزنها متناسبا دائما مع حجمها في كل الأجسام ، وأما الأجسام التي تشذ عن هذه القاعدة فذلك يرجع إلى أنها تحتوى على فراغات ( فجوات) أي خبلاء أكثر عددا من الأجسام الأخرى الأقل منها في الحجم والمساوية لها في الوزن . وعلى هذا النحو يفسر ديموقريطس وجود الأجسام المركبة باجتماع الذرات المنفصلة ، أما انقطاع أو امتناع هذه الأجسام عن الوجود فهو تفريق أو انفصال لذراتها ، وإذن فالتغير في الوجود يفسر على أنه اتصال الذرات أو انفصالها بالإضافة إلى التغيرات التى تطرأ على أوضاعها وتنظيمها على صورة معينة في الأجسام ، وتؤثر الأجسام بعضها في البعض الآخر بطريقة الضغط ، و إذا كان

<sup>.</sup> (۱)ما بعد الطبيعة لأرسطو مقال أ--فصل ٤ ص ٩٨٥ ب .

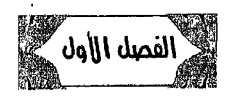
الجسم بعيدا عن الآخر فإنه يؤثر فيه عن طريق خروج ذرات صغيرة من المؤثر إلى المتأثر ، وقد قال أنباذوقليس بذلك أيضا (١).

الحركة: بينما نبرى أنباذوقليس يضع المحبة والكراهية مصدرا لحركة الجواهبر الأولى ، وأنكساغوراس يضع العقل مصدرا لهذه الحركة ، نجد ديموقريطس يضع الحركة في الذرات نفسها دون محرك خارج عنها . فهذه الذرات في حركة دائرية مستمرة ، وتبرجع هذه الحركة إلى أشكالها وأوزانها فحسب ، ويفضل هذه الحركة تجتمع هذه الذرات المتشابهة ، وتتألف الذرات المختلفة الأشكال لتكون المركبات الذرية أو الموجودات المختلفة. ويفسر ديموقريطس العناصر الأربعة بأنها تبرجع في تكوينها إلى الذرات واختلاطها بعضها مع البعض الآخر ماعدا النار ، فإنها تتألف عنده من ذرات مستديرة صغيرة بسيطة وغير مركبة ، بينما تتكون العناصر الثلاثة الأخرى من اختلاط أنواع مختلفة من الذرات .

النفس: وأما النفس حسب رأيه فهى تتألف من ذرات شهبية بالذرات النارية فى شكلها وحجمها، ذات طبيعة لطيفة، تسرى فى الجسم كله، وبعد الموت تتبدد هذه الذرات ويتلاشى تركيبها، وعلى الرغم من أن النفس مادية فى تكوينها إلا أنها مع هذا أشرف جزء فى الإنسان، وهى الجزء الإلهى فيه، وكلما ازدادت حرارة أى شىء فى الوجود كلما كان ذلك دليلا على اقترابه من طبيعة النفس.

ويفسر ديموقريطس الإحساس بأنه تغيرات تطرأ على النفس نتيجة لتأثير النرات الصادرة من الجسم المحسوس والتي تضغط على العضو الحساس كما ذكرنا ولكنه يرى بالإضافة إلى هذا أن إدراكنا الحسى ناقص ، ولذلك فمعرفتنا محدودة وغير كاملة ، وكانت لديموقريطس آراء في الأخلاق وعن الآلهة ولكن أهم ما عرف عنه هو نظريته الذرية

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> راجع ص ۸۶ (ف.س) .



### السفسطائيسون

لاحظنا في دراستنا السابقة للفكر اليوناني منذ طاليس أن فلاسفة اليونان كانبوا يتجهون إلى دراسة الطبيعة وظواهرها ومحاولين تفسيرها تفسيرا معقولاء مفترضين دائما أن هناك قانونا يكمن وراء الظواهر، وينبث في الوجود منظما للكون بأسره ، ولكن هذا التيار في الفكر الطبيعي كان قد وصل إلى مداه في المدرسة الطبيعية المتأخرة ، فكان لابد للفكر أن يتريث ليراجع قضاياه وليمحص تلك المعارف الطبيعية التبي أضافتها المدارس الفلسفية منذ عهد طاليس ، وقد تم ذلك بالفعل ، إذ ظهر تيار جديد في الفكر عند اليونان وهو تحول كان يؤذن بظهور النزعة النقدية التي ترعمها السفسطائيون عن جدارة ، فقد وجهوا النظر إلى الإنسان و إلى معرفته ، بعد أن كان نظر الفلاسفة موجها إلى الموضوع الخارجي ، على أن هذا الاتجاه الجديد لا يرجع إلى عامل فكرى فحسب ، بل يرجع إلى عدة عوامل سياسية واجتماعية نشأت في المجتمع اليوناني في ذلك العهد فقد كانت الديموقراطية الآثينية قد بلغت أزهى عصورها ، وكان لابد للسياسي الديموقراطي من أن يتصف بالقدرة على الجدل والمناقشة ، ومنازلة الخصوم والدفاع عن الآراء صحيحها وكاذبها، وأحس السفسطائيون أنهم أجدر الناس بتعليم هذه الصناعة ، فتولوا مهمة تدريب الشباب على الجبدل لإعدادهم للعمل السياسي ، وذلك نظير أجور تختلف بحسب أصل المتعلم و ثرائه <sup>(۱)</sup>.

وكذلك فقد كان للحروب المتعاقبة - حروب داخلية وحروب بين اليونان والفرس - كان لذلك أثر كبير في زعزعة ثقة المواطنين بمفهوم " الدولة الإلهية " وبالإضافة إلى هذا كان اليونانيون قد اتجهوا إلى الاغتراب وكثرة الترحال ورجع

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن كلمة "سوغطوس "اليونانية معناها "معلم "وبصفة خاصة "معلم البيان " وقد أصبح هذا اللفظ موضع تحقيرا لمثقفين والفلاسفة منذ عهد سقراط لأن السفسطائيين كانوا يستخدمون الجدل للتغلب على الخصوم عن طريق تزييف الحقائق إيثارا منهم لمصالحهم الشخصية .

الكثيرون منهم من أسفارهم يصفون عادات الدول الأخرى وتقاليدهم وأديانها ، وقد كانوا قبل ذلك يعتزون بتقاليدهم ويعتقدون أنه لم يخلق على وجه الأرض من يضاهيهم علما ودينا وتقاليدا : فهم الأحرار وغيرهم العبيد، ولكنهم حينما أتيحت لهم فرصة الإطلاع على ما للأمم الأخرى من حضارة وعلم ، اتجهت أنظارهم إلى عاداتهم وتقاليدهم فأخذوا يعملون فيها المقارنة والموازنة ، ومن ثم تكونت لديهم ملكة النقد ، وكذلك نشأ علم الحضارات وعلم التاريخ ، ويلاحظ من هذه الناحية أن المؤرخين تيوسيدس وهيردودوتس قد تأثرا بالمدرسة السفسطائية في هذا الاتجاه .

ونشأ عن النظرة الواسعة للحضارة الإنسانية تيار فكرى يلتقى مع ما نعرفه الآن فى علم الاجتماع المعاصر، فقد قال هؤلاء كالاجتماعيين المعاصرين بنسبة النظم والتقاليد والعادات والأديان، فكل نظام وكل تقليد هو حق وخير فى دائرة المجتمع اذلى يطبق فيه فقط، ولكنه ليس حقا أو خيرا بالنسبة لسائر المجتمعات الأخرى، وكذلك المدين فالدين لا ينبع من مصدر إلهى، ومن ثم فهو ليس نظاما مطلقا، بل هو فكرة تعاقدية تظهر حسب حاجة المجتمع وتخضع لمراحل تطوره. وإذن فقد هاجموا الدين المطلق وأحلوا محلها نسبية الدين بالقياس إلى المجتمع.

وسنرى أن السفسطائيين مع سقراط معارضهم الأكبر من حيث أنهم يتجهون مثله إلى دراسة الإنسان ويركزون اهتمامهم على الحياة الإنسانية ، ولكنهم يختلفون عن سقراط في أنهم عالجوا الموضوع من ناحية خاصة تقوم على افتراض النسبية في المعرفة .

أما سقراط فقد وضع التعريفات ، وأقام الكلى ، ومن ثم فقد طالب بالصحة المطلقة للمعرفة الإنسانية ، بدأ الفسطائيون منهجهم بالتشكيك في المعارف الحسية ، وفي موضوعات الحس فهم يرون أن الحس خادع إذ أنه يصور لنا الحق باطلا والباطل حقا . والمعرفة الحسية — وهي أجل معرفتنا — لا يمكن الثقة بها ولا يمكن الاعتماد عليها في تكوين أي حكم عن العالم الخارجي ، ومن ثم فقد إنهار الطريق الأساسي للمعرفة الذي قامت على أساسه الفلسفات الطبيعية قبل عهد سقراط .

ونضيف إلى هذا أن هؤلاء السفسطائيين يختلفون على وجه الأجمال عن الفلاسفة الطبيعيين ، فبينما نرى الطبيعيين يستدلون على الجزئي من مبدأ عام

مفترض ، نجد السفسطائيين لا يحاولون التعمق في تفسير الموجودات على هذا المنحو ، واستكناه وجودها حتى يصلوا إلى العلل الأولى للأشياء ، بل كان اهتمامهم موجها إلى التجارب العملية ، فحاولوا أن يجمعوا أكبر قدر من هذه التجارب والمعلومات عن فروع الحياة العملية المختلفة ، وانتهوا من ذلك إلى وضع نتائج معينة عن نسبية المعرفة ، وإمكانها أو عدم إمكانها ، وكذلك عن تفسير نشأة الحضارات وقيامها وتقدمها ، وأصل اللغة والدولة ، وعلاقة الغرد بالمجتمع ، وقد اتبعوا في كل ذلك منهجا حسيا استقرائيا ، وقد رأينا كيف كان الفيلسوف الطبيعي يتجه البحث عن الحقيقة لذاتها مستهدفا تفسير الوجود تفسيرا معقولا بقطع النظر عما يمكن أن يحصل عليه هو من نفع مادى نتيجة لتفسيره هذا ، أما السفسطائيون فإن تعاليمهم — على العكس من ذلك — كانت تستهدف سيطرة الفرد على الحياة وتوجيه إلى امتلاك أزمتها ، وذلك لنفعته الشخصية ، إذ الغاية عندهم عملية نفعية بمحتة ، وقد حاول السفسطائيون تحقيق غايتهم بطريقتين :

- ١- تعليم الشباب.
- ٧- وإلقاء المحاضرات العامة بطريقة مبسطة شعبية . .

وكان السفسطائيون يوجهون أنظارهم إلى النبلاء من الشباب يعلمونهم الخطابة ووسائل التغلب السياسى ، والبراعة فى منازلة الخصوم ، وذلك لقاء أجور نقدية ، مما أثار عليهم تهكم أفلاطون ، وقد كان أفلاطون على ثراء عريض ، ولذلك فلم يكن يتقاضى أجورا على تعليم تلامذته ، وكان يرى أن العلم أسمى من أن يتقاضى عليه المعلم أجرا ، وكان الشباب يتلقون الخطابة والفلك والرياضيات والشعر وذلك إلى جانب المنطق الذى يؤهلهم لإفحام الخصوم لا للوصول إلى الحق فلم يكن يهمهم الدفاع عن الحق بقدر ما كانت تدفعهم الرغبة الخالصة فى الانتصار على الخصم مهما يكن الثمن ، وذلك عن طريق الغموض الذى يعترى اللغة أثناء الحوار ، واستعمال هذا الغموض فى التلاعب بالألفاظ . أما نظام المحاضرات عندهم فقد كان يقوم — فى الغالب — على عقد اجتماعات فى منازل الأصدقاء يدفع كل من يؤمها أجرا معينا لسماع المحاضرات وتعلم الجدل ، وكانوا أيضا ينتهزون مناسبات الأعياد والاحتفالات ليعرضوا آراءهم وليظهروا براعتهم فى فن الجدل .

ويبدو أنه قد كان لهذه النزعة السفسطائية تأثير بالغ على المجتمع اليونانى وكذلك الفكر اليونانى ، فبعد أن كان الفرد مغمورا فى ظل نظام جماعى ، وجه السفسطائيون النظر إلى كيانه الفردى ، و إلى ذاته ، فغيروا بذلك مجرى الفكر الذى كان متجها على عهد الطبيعيين إلى التزام الموضوعية الكاملة ، وأحل السفسطائيون محل هذه الموضوعية فكرة النسبية ، ولاسيما فى ميدان المعرفة والأخلاق ، وكذلك يرجع إليهم الفضل فى القول بأن اللغة ذات أصل تعاقدى ، وأن الدولة كذلك تعاقدية ، فهمى ليست إذن من صنع الآلهة ، والدين كذلك لا يتضمن حقائق عليا مطلقة وغيبية ، بل هو نظام اجتماعى نشأ فى المجتمع نتيجة لحاجات اجتماعية ، وكذلك جاء على لسانهم اعتبار القوانين والعادات والتقاليد نسبية أى أنها إذا كانت تصلح لشعب معين فإنها لن تستقيم فى شعب آخر ، ومعنى هذا أنها ليست ذات صحة مطلقة كما كان يعتقد الفلاسفة السابقون عليهم .

#### ۱ـ بروتاغوراس :

نتناول بعد ذلك أهم شخصية سفسطائية وهو بروتاغوراس ، ولد في أبديرا سنة ٤٨١ - ٤١١ ق.م وهو القائل بأن الإنسان مقياس الأشياء جميعا ، ذلك لأنه هو الذي يحكم على الموجودات بأنها موجودة ، وعلى غير الموجود منها بأنه غير موجود ، و إذا فصلنا هذا القول لبروتاغوراس وجدنا أنه يتضمن دعوى خطيرة إذ أنه ينقل مشكلة المعرفة من الموضوع إلى الذات العارفة ، وذلك بعد أن كان قدماء الفلاسفة من الطبيعيين يتكلمون عن موضوع خارجي وعن وجود طبيعي أي عالم خارجي على وجه العموم ، لا عن موضوع ماثل أمام الذهن أو عن ذهن يدرك موضوعا ، وإذن فلم يتيسر لهم أن يعاودا النظر في وضوح إلى الأداة الإنسانية التي ندرك بها العالم الخارجي ، فكان السفسطائيون بحق أول من فتح هذا الباب فأثاروا مشكلة المعرفة وجعلوا من المكن الخوض في قضاياها وثمت أمر آخر يعزى الفضل فيه إلى أتباع بروتاغوراس وهو أنهم كانوا أول من أشار إلى المعنويات وإلى الصفات المعنوية بعد أن الزم الطبيعيون أنفسهم في حدود الحس والمحسوس ، فالوجودات عند بروتاغوراس وأتباعه منها ما هو معنوى ومنها ما هو حسى ، والمعنوي منها

كالشر والخبير والظلم والعدل والجميل والقبيح والفضيلة والرذيلة ، أما المادى فكالحجر والشجر والماء .. الخ

وقد كان بروتاغوراس أقوى شخصية أثرت فى المجتمع اليونانى وأوحت بكثير من الآراء إلى طائفة من الشعراء ورجال الدولة على عهده ، وكان له فيما يعرف تأثير واضح على ديموقريطس ، ولكن ديموقريطس نفض عنه غبار هذا التأثير فجماء مذهبه النرى مكملا لفلسفة الطبيعيين ، على أنه من الواضح أن تأثير بروتاغوراس كان على رجال الحكم والدهماء أكثر منه على المثقفين ، ولذلك فإنه قد هز القاعدة الشعبية بعنف وأثارها على سقراط وأتباعه مما أدى بسقراط إلى النتيجة المحرنة ، وقد أشار المؤرخون لحياة بروتاغوراس وأثاره إلى بعض آراء متفرقة له في العلوم الطبيعية وغيرها ، فقيل إنه واضع علم النحو اليونانى ، وقيل أيضا أنه كانت له مدرسة خاصة فى تعليم الهندسة ، فكان يرى أن قضايا الهندسة أن هي الا صور معقولة لا تتعلق صحتها بالواقع ، إذ أننا لا نستطيع مثلا أن نحدد بالحس أين تبدأ الدائرة .

على أنه من الواضح أن اهتمام السفسطائيين كان موجها إلى الجدل وإلى مشكلة المعرفة على وجه العموم ، وكان بروتاغوراس يرى أن القدرة على التعليل السفسطائي لإقناع الآخرين وإفحام الخصوم تحتاج إلى تدريب وممارسة بالإضافة إلى ضرورة توفر بعض المواهب الطبيعية ، وإذن فقد كان بروتاغوراس وأترابه من السفسطائيين يكرسون حياتهم لهذا الفن الجدلي ويرون أن المهارة والتمرس فيه شرط أساسى للنجاح في الحياة العامة ولا يتحقق هذا إلا باستخدام جميع الوسائل سواء كانت أخلاقية أم غير أخلاقية .

وبروتاغوراس هو القائل بأن القوانين والعادات والأخلاق نسبية ، وأن معيار الصحة لهذه النظم والقوانين هو المجتمع الذى تطبق فيه ، ولا يمكن أن يطالب الأخلاقيون بمعيار مطلق للخير أو الشر ، كذلك المنطقيون لا يمكن أن يطالبوا بمعيار مطلق للحواب والخطأ ، وأخيرا فإن الجماليين ليسوا على صواب في زعمهم بأن لديهم معيارا للجمال والقبح ، كذلك هؤلاء الذين يقيمون العدالة لا يستطيعون أن يقولوا أن هناك أساسا مطلقا للعدالة ، فالعدالة كالأخلاق نسبية ، فما هو عدل عند

شعب يجوز أن يكون ظلما عند شعب آخر، وكذلك فإن الدين ليس مطلقا ، ومعني ذلك أنه ليس ثمت مصدر مطلق لأى دين من الأديان سواء كان هذا المصدر "زوس" أو غير ذلك ، وإنما نظم تعاقدية وضعها نفر من أذكياء البشر للسيطرة على الجماعة اخلاقيا واجتماعيا واقتصاديا ، فالدين كاللغة وكالقانون وكالدولة كلها أمور تقوم على التعاقد ، وفكرة التعاقد هذه سيثيرها في العصر الحديث جان جاك روسو مرددا بذلك آراء السفسطائيين في أنه ليس ثمت غريزة فطرية في المجتمع ، إذ أن الإنسان منساقا بطبعة إلى التجمع والعيش في مجتمع ، بل إنه قد يتعاقد مع غيره من الأفراد لإقامة نظام اجتماعي معين ، لأن حياة المجتمع تجلب للمشاركين فيها منافع أكثر من تلك التي تجلبها لهم الحياة الفردية .

### ۲ - برودیکوس

كان من أتباع السفسطائى الكبير بروتاغوراس وكان يدين بآرائه ، ويدعو إلى القول بنسبية الأشياء وأن الإنسان مقياس هذه الأشياء جميعا ، وهو الدليل الوحيد على وجودها أو عدم وجودها ، ولكن بروديكوس يمتاز عن أستاذه بروتاغوراس بنظرية جديدة في أصل الدين ، وهذه النظرية هي مصدر بعض النظريات والآراء المعاصرة التي تفسر نشأة الدين وتطوره ، فهو يقول إنه ظهرت أولا الفيتيشية حيث كان الناس يعبدون الأشياء التي يرون فيها منفعة لهم ، فقد عبدوا مثلا الشمس والقمر والكواكب والبحار ، وكذلك الثمار والحيوانات وتتبع هذه المرحلة مرحلة ثابتة هي تطور للمرحلة الأولى ولا تخرج عن كونها مرحلة طبيعية ، فالآلهة هنا أيضا هم مصادر الثروة الزراعية والمعدنية ، وذلك كالإله ديونيسوس إله الخمر، وهذه ألفظرية في الدين جعلت بروديكوس يصل إلى رأى مؤداه أن الأدعية والصلوات النظرية في الدين جعلت بروديكوس يصل إلى رأى مؤداه أن الأدعية والصلوات والقرابين إن هي إلا مظاهر سطحية كاذبة ، وأنها أعمال يشوبها طابع النفاق، وكأني به يقول إنه يقصد بها ستر أثام الفرد التي يشعر بها في أعماق نفسه مما يقصد بها عبادة الآلهة ، وقد أثار عليه هذا الرأى غضب الآثينيين بعد أن سفه يقصد بها عبادة الآلهة ، وقد أثار عليه هذا الرأى غضب الآثينيين بعد أن سفه آراءهم وأديانهم ولذلك فقد طروده من مجتمعهم .

## $\mu - \varphi_{e}(\varphi_{\mu}) = \varphi_{e}(\varphi_{\mu}) = (4.3 - 0)^{\mu} = 0$

كان فى مستهل حياته تلميذا لأنباذوقليس فوجه اهتمامه فى بادئ الأمر إلى العلم العلم العلم وفى الطبيعى ، ولكنه حينما استمع إلى جدل زينون تشكك فى مقولات العلم وفى مقولات الوجود أو الطبيعة "اللاوجود أو الطبيعة" ضمن ثلاث قضايا رئيسية :

١- لا يوجد شيء على الإطلاق .

٢- وحتى إذا وجد أى شيء فلا يمكن معرفته .

٣- وحتى إذا عرف الشيء فلا يمكن إيصال هذه المعرفة إلى الآخرين لأنها معرفة نسبية ، لأن النسبة وهبى وسيلة إيصال هذه المعرفة ليست مطلقة إذ اللفظ الواحد يحتمل عدة معان ، مما يجعل من السهل التلاعب بالألفاظ ،

ويبدو من هذا أن جورجياس كان يريد أن يوقع الفلسفة الإيلية في تناقض عن طريق أسلوبها في الجدل .

وبعد أن وضع جورجياس آراءه هجر الفلسفة الطبيعة واتجه إلى السفسطائيين يعلم الجدل مثلهم ويخطب في الناس مبينا لهم كيف أن جميع الفضائل وكذلك سائر الموجودات نسبية وغير مطلقة ، وكان مما أشار إليه بهذا الصدد أن لكل من المرأة والرجل والطفل المراهق والعبد والحر ، لكل منهم فضيلته الخاصة به ، فكأنما ليس هناك مفهوم عام للفضيلة فهي نسبية ، وقد صرف جورجياس النظر عن الوصول إلى معرفة الحقيقة المطلقة ،وقنع بمعرفة الاحتمالات النظرية ، وعرف عنه أنه سمى الجدل فن السيطرة والإغواء والاستمالة ، ويقال عنه أيضا إنه كان أول من اكتشف أثر الإيحاء بالخير أو الشر في نفس أي شاب ، ولذلك فقد أقام منهجه في الاستمالة والإقناع على أساس من الإيحاء ، وعرف أيضا أنه أفاض في الكلام عن تضليل الحواس وخداعها وكيف أنها قاصرة عن أن تكون أدوات صالحة للمعرفة

## 3 – کالیکلیس :

كسان من تلاميذ جورجياس وهو القائل بنظرية "الحق للأقوى "وبحسب هذه النظرية تصبح الأخلاق والقوانين من عمل الضعفاء من الناس ، وهم أغلبية أفراد المجتمع الذين يريدون بهذه القوانين أن يكبحوا جماح الأقوياء فيطيلوا الكلام عن نظريات العدالة وأساس القانون وما تحكم به الأخلاق كل هذا لغرض واحد وهو

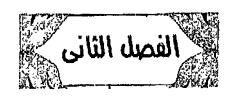
السيطرة على الأقبوياء وانتزاع الحق والمنفعة والسلطان من أيديهم ، ولكن الطبيعة والتاريخ يناقضان هذا الاتجاه وهذه النظرية التى يصطنعها الضعفاء ، ذلك القوى حين يكشف عن خداع الجماهير سيحطم ما أقاموه حوله من القيود وسيقيم من نفسه سيدا على الضعفاء وحين ذلك يسود القانون الطبيعى بين البشر.

## 0 - كريتاس:

وكان كريتاس مشايعا لموقف كليكليس في أن القانون ما هو إلا أداة شعبية لترويض الأقوياء "أما الدين فليس إلا احتراما لبعض الأذكياء وكشفوا فيه عن قوة خفية جبارة لا وجود لها في الواقع ويسمونها بالغيب ، ولكنهم استغلوا التلويح بهذه القوة في العقاب على الجريمة : الظاهر منها والمستتر ، وذلك لأنهم أحسوا بأن القانون الوضعي الذي شرعه المجتمع لا يحاسب إلا على الظاهر من الجرائم ، فرأوا أن يكون هناك قانون آخر يحاكم الناس على الجرائم المستترة ، فوضعوا أساس هذا القانون وهو "التسليم بوجود آلهة "أى بقوة خفية جبارة رقيبة على أعمال الناس في السر والعلن ، وقد يرى بعض السفسطائيين أن القانون سواء كان عادلا أم غير عادل لن يصلح من أمر الناس ويجعلهم أخلاقيين ، وبالتالي لن يوصلهم إلى مرتبة العدالة ، ولذلك فهم في حاجة إلى التربية ، تلك التي كان يبشر بها السفسطائيون فكانوا بحق أول معلمين في تاريخ اليونان .

والخلاصة أنه قد تأثر الكثير من المؤرخين بآراء السفسطائيين ، ومنهم هيرودوت أبو التاريخ ، فإن ما ذكره عن سوء النظم والتقاليد والعادات المرعية عند الشعوب التي زارها يبتفق تماما مع ما كان يعتنقه من آراء حول نسبية القيم الاجتماعية وغيرها على ما يقول به السفسطائيون ، وقد أثر هؤلاء أيضا في آراء المؤرخ تيوسيدس الذي كان يذكر أن القوة وحدها هي الدافع الأصلى للأحداث التاريخية وقد استمرت هذه الفكرة عند جمهرة المؤرخين وتفرعت عنها فكرة تأثير الشخصيات القوية والأبطال في دفع عجلة الوقائع والأحداث التاريخية وأخيرا فإنه الشخصيات القوية والأبطال في دفع عجلة الوقائع والأحداث التاريخية وأخيرا فإنه كان للسفسطائيين أكبر الفضل في توجيه إلى الإنسان و إلى تعليم الصغار . أما ما أثاروه من شك في قيمة الدين والمعتقدات والمعرفة ، فقد كان سببا في قيام علم المعرفة والأخلاق .

وسنرى كيف تصدى سقراط "لمعلمى البيان الأثينيين " لكى يقيم دعائم الأخلاق ويعيد بناء المعرفة الإنسانية عن طريق وضع التعريفات .



### سقــراط

يعتقد بعض المؤرخين أن شخصية سقراط شخصية خرافية ابتدعها خيال افلاطون وأريستوفان صاحب رواية "السحب " وذلك لأنه ليست لدينا مراجع مؤكدة عن حياة سقراط عن الصور المسرحية أو الجدلية التي تجد فيها سقراط يتصدر المناقشة في كثير من الأحايين ، وذلك كما في محاورات أفلاطون ، وعلى أية حال فإنه كان لابد من أن يظهر "سقراط" ما ذلك لأن شخصية سقراط كما تواترت إلينا إنما تعبر عن نهاية مرحلة وبداية مرحلة جديدة من مراحل تطور الفكر اليوناني . فقد عرفنا أن السفسطائيين قد أثاروا أزمة حول المعرفة نتيجة لقولهم بنسبتها ومن ثم باستحالتها ، وتناقشوا في هذه المشاكل في الأسواق ، وفي المجتمعات الخاصة والعامة ، وفي المجلس الآثيني وفي حلقات الرياضة والمصارعة ، فشككوا الناس في عقائدهم بحيث لم يكن ثمة مجال لاستمرار العلم أو المعرفة مادام الإنسان القرد مقياس كل شيء . وما لبث المحافظون في المجتمع الأثيني أن شعروا بخطورة هذه الدعوى على الدين والأخلاق والنظم القائمة ثم على الفكر اليوناني أي على الفلسفة .

فكأن هذا الهجوم السفسطائي قد أيقظ الذهن اليوناني لكي يعود فيتناول معازفه جميعا بالنقد والتمحيص ويعيد بناءها على أساس منطقي سليم ، وهذا هو الدور الذي كنان على شخص كسقراط أن يلعبه ، إذا كان لابد من أن يحدث تطور فكرى فلسفى كذلك الذي ظهر بالفعل عند أفلاطون وأرسطو .

كان سقراط - على ما يذكر - خصما عنيدا للسفسطائيين وكذلك لتلاميذهم من الأثرياء والنبلاء ، وكان يريد صادقا أن يأخذ بيد الناس حتى يزيل عنهم غشاوة الجهل ، ولذلك فقد كان يتبع نفس أسلوب السفسطائيين ويجادل الناس في الأسواق وعلى قارعة الطريق ، وقد أدت به مناقشاته هذه إلى أن يقف أمام المجلس النيابي في أثينا الذي أداته وحكم بإعدامه بتجرع السم ، فلم يحاول أن يبرئ نفسه متنكرا لمبادئه بالاعتذار عما كان يراه حقا .

## محاكمة سقراط:

١- وتعطينا محاورة "الدفاع" (١) وصفا تفصليا لموقف سقراط أثناء المحاكمة
 حيث يبدأ دفاعه يقوله:

" لست أدرى أيها الأثينيون كيف أثر الذين اتهمونى فى نفوسكم ، أما أنا فقد أحسست لكلماتهم الخلابة أثرا قويا أنسيت معه نفسى ، رغم أنهم لم يقولوا من الحق شيئا .. أما أنا فخذوا الحق منى صراحا ... (و) سأسوق الحديث والأدلة إليكم ، عفو ساعتها لأنى على يقين من عدالة قضيتى .. فإذا حكم منكم قاض فليحكم بالعدل و إذا نطق متكلم فلينطق بالحق

وينتقل سقراط إلى الرد على متهميه وهما طائفتان: فيبدأ بالطائفة الأولى قائلا: هؤلاء الذين يحدثونكم عمن يسمى سقراط أنه حكيم يسبح بفكره فى السماء، ثم يهوى به إلى الأرض، وأنه يخلع على الباطل رداء الحق، أولئك هم من أخشى من الأعداء، فقد أذاعوا فى الناس هذا الحديث، وما أسرع ما يظن الدهماء أن هذا الضرب من المفكرين كافر بالآلهة. أى ذنب جنيت حتى حامت حولى الشبهات فاجترأ مليتس أن يرفع أمرى إلى القضاء ؟ ماذا يقول عنى دعاة السوء ؟ أنهم بمثابة المدعيين، وها كم خلاصة ما يدعون: " وقد أساء سقراط صنعا، وهو طلعة يصعد ألبصر إلى السماء وما تحتوى، ثم ينفذ به تحت أطباق الثرى، وهو يلبس الباطل ثوب الحق، ثم أنه يبث تعاليمه فى الناس " تلك هى جريرتى وقد شهدتم بأنفسكم فى ملهاة ارستوفان كيف أصطنع شخصا أسماه "سقراط" جعله يجول قائلا: إنه يستطيع أن يسير فى الهواء، وأخذ يلغو فى موضوعات لا أزعم أنى أعرف عنها يستطيع أن يسير فى الهواء، وأخذ يلغو فى موضوعات لا أزعم أنى أعرف عنها كثيرا ولا قليلا – لست أقصد بهذا أن أسىء إلى أحد من طلاب الفلسفة الطبيعية — كثيرا ولا قليلا – لست أقصد بهذا أن أسىء إلى أحد من طلاب الفلسفة الطبيعية .

<sup>(1)</sup>سنورد فيما يلى بعض مقتطفات من محاورة " الدفاع " لأفلاطون ترجمة زكى نجيب محمود مع بعض التصرف والتعديل.

ولسنا نعرف على وجه الدقة ما إذا كانت المحاورة تسجيلا حرفيا لدفاع سقراط في المحكمة أم أن هذه أقوال رتبها أفلاطون على هذه الصورة لتعبر في مجموعها عن المعانى والأفكار التي ساقها سقراط أثناء مخاكمته دون التزام بحرفية الألفاظ والعبارات .

الحق الصراح أنى لا أتصل بتلك الدراسة الطبيعية بسبب من الأسباب .. أما القول بأنى معلم أتقاضى عن التعليم أجرا فباطل ليس فيه من الحق أكثر مما فى سابقة ، على أننى أمجد المعلم المأجور إن كان معلما قديرا على تعليم البشر".

فسقراط إذن لم يكن يتقاضى أجرا على تعليمه كالسفسطائيين بل يتساءل عما إذا كان يعلم شيئا حقيقة حتى يعلمه ؟ إنه ليذكر في سخرية أنه لو كانت لديه الحكمة التي يملكها السفسطائي أفينوس وائتي يتقاضى على تعليمها بضع دراهم لتملكه المزهو والغرور ، ولكن الناس يشيعون عنه ذلك ويدعونه بالحكيم ، فكيف استقرت هذه الأحدوثة في أذهانهم ؟ ويرد سقراط على ذلك مستطردا، "إذن لدى ضربا معينا من ضروب الحكمة كان مصدر ما شاع من أمر ، فإن سألتموني عن هذه هذه الحكمة ما هي ؟ أجبت أنها في مقدور البشر ، وإلى هذا الحد فأنا حكيم ، أما أولئك الذين كنت أنحدث عنهم فحكمتهم معجزة فوق مستوى البشر لا أستطيع أن أصفها لأنني لا أملكها".

ويحدثنا سقراط عن حكمته فيشير إلى (شريفون) وهو من أصدقاء صباه وكيف أنه ذهب إلى معبد دلفى وسأل الراعية لتنبئه عما إذا كان هناك من هو أحكم من سقراط ، فأجابت بأنه ليس من الرجال من يفضل سقراط في حكمته .

ويتابع سقراط حديثه قائلا " لا أتانى جواب الراعية قلت فى نفسى : ماذا يعنى الإله بهذا ؟ إنه لغز لم أفهم له معنى ، فأنا عليم بأنه ليس لدى من الحكمة كثير ولا قليل ، فماذا عساه يقصد بقوله أنى أحكم الناس ؟ ومع ذلك فهو إله يستحيل عليه الكذب .. ففكرت وأمعنت فى التفكير ، حتى انتهيت آخر الأمر إلى طريقة أتحقق بها من مدى هذا القول ، فقد اعتزمت أن أبحث عمن يكون أحكم منى ، فإن صادفته يممت شطرى نحو الإله لأرد عليه مازعم فأقول له : "هاك رجلا أكثر منى حكمة ، وقد زعمت أنى أحكم الناس " ولهذا قصدت إلى رجل من الساسة عرف بحكمته .. ولم أكد أبدأ الحديث معه حتى قرت فى نفسى عقيدة بأنه لم يكن حكيما حقا ، على الرغم من شهادة الكثيرين له بالحكمة ، وعلى الرغم مما ظنه هو نفسى حكمته ... وأخذت التمس الناس رجلا فآخر " وأنا عالم بما أثيره فى الناس من غضب كنت آسف له وأخشاه ... وقد انتهيت من البحث إلى مارويت ،

إذ وجدت أن أشهر الناس هم أكثرهم غباء ، وقد صادفت فيمن هم دون هؤلاء مقاما، رجالا بلغوا من الحكمة ما لم يبلغه هؤلاء .. وتركت رجال السياسة وقصدت إلى الشعراء، فوجدتهم لا يصدرون في الشعر عن حكمة ، ولكنه ضرب من النبوغ والإلهام ، إنهم كالقديسين أو المتنبئين الذين ينطقون بالآيات الرائعات وهم لا يفقهون معناها - هكذا رأيت الشعراء ورأيت فوق ذلك أنهم يعتقدون في أنفسهم الحكمة فيما لا يملكون فيه من الحكمة شيئا استنادا إلى شاعريتهم القوية ... وأخيرا قصدت الصناع .... وقد وجدت أنهم يعلمون كثيرا مما كنت أجهله ، فكانوا في ذلك أحكم منى بلا ريب ، ولكنى رأيت أنه حتى مهرة الصناع قد تردوا فيما تردى فيه الشعراء من خطأ ، فتوهموا أنهم ماداموا أكفاء في صناعتهم فلابد وأن يكونوا ملمين بكل ضروب المعرفة السامية فذهبت سيئة الغرور بحسنة الحكمة ".

وقد انتهى سقراط من مناقشاته مع الساسة والشعراء والصناع إلى أنه أكثر منهم حكمة وخير منهم حالا ، وبذلك تصدق نبوءة الراعية ، ولكن هذا الذى انتهى إليه سقراط قد حرك العداوة في نفوس أعدائه فنسجوا حوله الدعاوى الباطلة كما يقول في دفاعه .

ويتابع سقراط حديثة قائلا "ولقد جرى الناس على تسميتى بالحكيم ، إذ خيل إليهم أننى مافتئت أحمل الحكمة التى كانت تعوزهم ، ولكن الله — أيها الأثينيون — هو الحكيم الأوحد ، ولعل الله أراد بجوابه أن الحكمة فى البشر ضئيلة أو معدومة ، إنه لم يتحدث قصدا عن سقراط ، إنما ضرب باسمى مثلا ، كأنما أراد أن يقول أن من يدرك كما أدرك سقراط ، أن حكمته فى حقيقة الأمر لا تساوى شيئا يكون أحكم الناس ، فإنا كما تروننى أسير وفقا لما يرسمه لى الله ، أفتش عن الحكمة عند كل من يدعيها لا أبالى أكان من أبناء الوطن أو غريبا ، فإن لم أجده كما أدعى صارحته يجهله كما أمرتنى الراعية ، ولقد انصرفت إلى هذا الواجب انصرافا لم يبق لى معه من الوقت ما أبذله فيما يشغل بال العامة ، أو أنفقه فى شبونى الخاصة وهكذا كرست حياتى لله فعشت فقيرا معدما ".

ويستطرد سقراط فيفند تخمة التفاف الشباب حوله ، وكيف أنهم جاءوا إليه من تلقاء أنفسهم ، ليشهدوا امتحان الأدعياء ، ثم ما لبثوا أن تعلموا طريقة سقراط فقاموا هم أنفسهم بامتحالن أدعياء العلم حتى استثاروا حنقهم وغضبهم فأخذوا يصبون اللعنة على سقراط بدعوى أنه أفسد عقول الشباب، ويتساءل سقراط بهذا الصدد عن الذنب الذي جناه ؟ فيذكر أن هؤلاء الأدعياء حينما عجزوا عن الإشارة إلى سبب غضبهم واعترتهم الجيرة أخذوا يرددون التهم المعروفة التي قذف بها الفلاسفة جميعا والتي يوجهون مثلها لسقراط في محاكمته هذه .

ويكتفى سقراط بما ساقه من رودود على اتهامات الطائفة الأولى من المدعين ثم ينتقل إلى الرد على دعاوى الطائفة الثانية منهم قائلا : سأحاول أن أدفع عن نفسى ما اتهمنى به هذا الفريق الجديد ، وجدير بنا أن نبدأ بتلخيص دعواهم ، فماذا يزعمون ؟ أنهم يقولون : إن سقراط فاعل للرذيلة ، مفسد للشباب كافر بآلهة الدولة ، وله معبودات اصطنعها لنفسه خاصة ، تلك هى دعواهم .. " ..

ثم يشرع سقراط فى مناقشة هذه الاتهامات والرد عليها قائلا: "أما الزعم بأنى فاعل للرذيلة مفسد للشباب، فأنا أقرر عن هذا الرجل ملتيس (١)، أنه هو صاحب الرذيلة ورذيلته أنه يهزل حيث يجد الجد، وهو لا يرى غضاضة فى أن يسوق الأبرياء إلى ساحة القضاء تحت ستار حماسته المصطنعة واهتمامه المكلف بأمور لا تعنيه فى شىء، وسأقيم لكم الدليل على صدق ما أقول ".

وهنا يطلب سقراط من ميلتس أن يقترب منه ويسأله عما إذا كان يفكر طويلا في إصلاح الشباب ؟ فيجيب بأنه يفعل ذلك أ. وحينئذ يرجوه أن يذكر للقضاء من هو مصلح الشباب بعد أن أجهد، نفسه في الكشف عن مفسدهم — أي سقراط وها هو ذا يقدمه للمحاكمة ، ولكن مليتس يعجز عن الرد فيستدل سقراط من ذلك على أن أمر الشباب لا يعنى ميلتس في شيء .

وحينئذ يعود سقراط فيكرر السؤال ، ويجيب بأن القوانين هى التى تصلح الشباب ، ثم يستدرك قائلا : إنهم القضاة الذين يحفظون القوانين وكذلك النظارة الجالسون في المحكمة وأعضاء المجلس النيابي وكذلك رجال الدين ! وهنا يعقب

<sup>(</sup>١) وهو أحد الشعراء الذين وجهوا الاتهامات إلى سقراط.

سقراط قائلا: "إذن فكل الأثينيين يصلحون الشباب ويرفعون من قدرهم ، ماعداى، فأنا وحدى الذى أفسدت الشباب أهذا ما أردت أن تقول ؟ " ويرد مليتس قائلا: " وذلك ما أريده بكل قوتى "ثم يتابع سقراط حديثه فيقول: "يا لبؤسى إذن أن صبح ما تقول ... اللهم أنعم بحياة الشبان لو كان عليهم مفسد واحد فحسب، وكانت بقية العالم لهم مصلحين ، وأنت يا مليتس ، لقد أقمت لنا الدليل ناصعا على أنك لم تكن تفكر فى الشباب ، فإهمالك أياهم واضح حتى فيما ذكرت فى صحيفة الدعوى ".

وهكذا يبدلل سقراط على ضعف الاتهام الموجه إليه ، ثم لا يلبث أن يسأل محدثه عما إذا كان يعتقد أن رجلا في مثل سن سقراط وعلى مستوى تجاربه يمكن أن يبدرج في عداد المفسدين ، فيتولى إفساد الشباب عن عمد ؟ ثم كيف يستطيع رجل في سئل حداثة سن مليتس أن يكشف عن هذه الحقيقة ؟ أما إذا كان سقراط قد أفسد الشباب عن حسن نية فكان الأجدر بمليتس أن يوجه إليه النصح والتعليم لكي يبرجعه عما يقترفه من شر في حق الشباب ، بدلا من أن يسوقه إلى المحكمة وهي ساحة العقاب وليمت مكانا للتعليم .

وهنا يستطرد سقراط قائلا: "لقد تبين لكم أيها الأثينيون أن مليتس لا يعنيه أمر الشباب في كثير ولا قليل ، ولكنى مازلت أود يامليتس أن أعرف منك فيم كان إصرارى على إفساد الشباب ؟ لعلك تعنى كما تبدو من اتهامك أنى حملتهم على إنكار الآلهة التى اعترفت بها الدولة ليقدموا بدلا منها معبودات جديدة أو قوى روحانية ، أليست هذه هي الدروس التي زعمت أنى أفسدت الشباب بها ؟ ويرد مليتس قائلا: إن هذا حق بأن سقراط لا يؤمن بآلهة المدينة بل هو ملحد ومعلم للإلحاد ، وذلك أنه يقول بأن الشمس كتلة من الحجر وأن القمر مصنوع من التراب.

ولكن سقراط يتنصل من هذا الاتهام مشيرا إلى أن هذه آراء انكساغوراس الكلازومينى وقد ألصقها اريستوفان بسقراط فى رواية السحب فذاع بين الناس أن سقراط يقول بها حقا ، ثم يستطرد فيبين كيف أن مليتس كاذب فى دعواه التى أملتها روح الحقد والطيش والغرور ، وأنه متناقض فى أقواله لأنه يجزم بأن سقراط كافر بالآلهة وهو مع ذلك يقرر بأن ثمت روحا إلهية تلقى إليه ما يقول به ، فكيف

يستقيم القول بأن سقراط مؤمن بهاتف روحى إلهى مع الرغم بأنه يجحد وجود الآلهة . الحق كما يقول سقراط أن من يؤمن بأشباه الآلهة أو أبنائها يجب أن يكون مؤمنا بالآلهة الذين هم فوق مستوى البشر .

ويختم سقراط دفاعه بقوله "لا يمكن أن يكون هذا الهراء يامليتس إلا تدبيرا منك لتبلوني به ، ولقد سقته في دعواك لأنك لم تجد حقا تتهمني به ولكن لن يجوز على من يملك ذرة من فهم ، قولك هذا بأن رجلا يعتقد في موجودات إلهية هي فوق مستوى البشر ، لا يؤمن في الوقت نفسه بأن هناك آلهة وأشباه آلهة وأبطالا، حسبي ما قلته ردا على دعوى مليتس، فلا حاجة بي إلى دفاع قوى بعد هذا ؟ ولكن كما ذكرت من قبل لابد أن يكون لي أعداء كثيرون . وسيسوقني هذا إلى الموت لو قضي على به ، لست أشك في هذا ، فليس الأمر قاصرا على مليتس وأنيتس ، ولكنه الحقد الذي يأكل القلوب ، ويغرى الناس بتشويه السمعة ، فكثيرا ما أدى ذلك برجال إلى الموت ، وكثيرا ما سيقضي بالموت على رجال آخرين ، فلست بحمد الله آخر هؤلاء "

ويستمر سقراط فى حديثه عما يمكن أن ينتهى إليه قرار المحكمة من إدانته وإعدامه فيذكر أنه لا يخشى الموت ، بل يخشى العار الذى يلحقه إذا ما استمع إلى نصح المحكمة وترك التعليم كما نصحته الآلهة .

إنه يفضل الموت على عدم إطاعة الله ، ولو أطلقوا سراحه لاستمر فى تعليم الشباب ، فإن تلك رسالة يتحتم عليه القيام بها على خير صورة ، أما اتهامه بأنه لم يساهم فى شئون الدولة ، فقد رد عليه بأنه ساهم مرتين فى هذه الشئون، ومع ذلك فلو كان قد استمر فى ذلك لما بقى حيا إلى سنه هذه ، و إذا كان سقراط لم يسهم بنصيب فى شئون الدولة فهو قد انفق أيامه فى تعليم مواطنيه بدون أن يتقاضى على ذلك أجرا ، وقد التف حوله التلاميذ لكى يشهدوا مصرع أدعياء الحكمة ، ولو كان سقراط مفسدا لهؤلاء التلاميذ لكى يشهدوا مصرع أدعياء المحكمة ، ولو كان سقراط مفسدا لهؤلاء التلاميذ لجاء أولياء أمورهم إلى ساحة المحكمة يطلبون إدانته ، ولكن العكس هو الذى حدث فقد انضم هؤلاء إلى صفوف من يطلبون تبرئة سقراط وهذا دليل على كذب مليتس وصدق سقراط فى دعواه.

ولم يحاول سقراط فى دفاعه أن يسترحم قضاته بأن يأتى بأطفاله باكين مولولين ، فقد رأى أن ذلك السلوك فيه مجلبة للعار لآثينا بأسرها ، ثم أنه ربما . حمل القضاة على أن يحنثوا بأيمانهم لو استجابوا لاسترحامه .

وحينما صدر الحكم بإعدام سقراط ، لم يظهر عليه أى ضعف بل اقترح (كعادة الأثينيين في السماح للمحكوم عليهم بمعارضة الحكم بحكم آخر) في سخرية لانعة أن يعيش على نفقة الدولة معززا كأبطال الألعاب الأولمبية لأنه كان محسنا للشعب الأثيني ، وقد أنفق حياته كلها في تقديم الخير لهذا الشعب ، فليس من الحكمة في نظره أن يقترح لنفسه عقوبة أخرى ، لأنه لا يدرى إن كان الموت خيرا أم شرا . وأما السجن والنفي فكلاهما شر . وقد أوضح سقراط أسباب ذلك . وتبقى عقوبة أخيرة وهي الغرامة المالية وقد قبل سقراط هذه العقوبة ، وتعهد أصدقاؤه بدفعها .

ولكن قضائه أصروا على إعدامه ، وهنا يتوجه سقراط إليهم بقوله أنهم سيجلبون العار على أنفسهم بقتل رجل في مثل سنه فلم يبق له من العمر إلا القليل وكان عليهم أن يمهلوه إلى أن ينقضى أجله .

أما وقد أصروا على إعدامه لكى يتخلصوا من شخص ينغص عليهم حياتهم في قسوة وعنف في سيأتي بعده وفير من الاتباع يحاسبونهم في قسوة وعنف لأنهم أصغر منا سنا.

ثم اتجه سقراط بكلامه بعد ذلك إلى من حاولوا تبرئته مؤكدا لهم أن هاتفه الإلهى لم يعترض عليه فى دفاعه ، وأنه سعيد بأنه لم يعص أمر هذا الهاتف ، وأن الموت خير لا شر فيه ، فهو إما نعاس طويل ، ومن منا لا يلتذ به ، وأما سياحة فى عالم آخر حيث نخالط الموتى من الإبطال ، وتلك فرصة جميلة فى رحاب حياة خالدة ، فكيف إذن يجزع الناس من الموت ؟ ويؤكد سقراط أنه سيتابع سيرته فى العالم الآخر حيث يستأنف بحثه فى المعرفة ويكشف عن الحكم الصحيح وعمن يدعى الحكمة باطلا ، ولن يقضى عليه هناك أحد بالموت من أجل ذلك .

ويختم سقراط حديثة موجها كلامه إلى قضاته و إلى أصدقائه قائلا: "فابتسموا إذن للموت أيها القضاة ، واعلموا علم اليقين أنه يستحيل على الرجل

الصالح أن يصاب بسوء لا في حياته ولا بعد موته ، فلن تهمله الآلهة ولن تهمل ما يتصل بي ، كلا وليست ساعتي الآزفة قد جاءت بها المصادفة العمياء فلست أرتاب في أن الموت مع الحرية خير لي ، ولذلك لم تشر مشيرتي بشيء ، ولست غاضبا من المدعين ، أو ممن حكموا فما نالتني منهم إساءة ، ولو أن أحدا منهم لم يقصد إلى أن يعمل معيي خيرا ، وقد أعاتبهم لهذا عتابا رقيقا وإن لي عندهم رجاء ... إذا ما شب أبنائي ... أن ينزلوا بهم العقاب أن بدا منهم اهتمام بالثروة أو بأى شيء أكثر من الفضيلة أو إذا ادعوا أنهم شيء. وكانوا في حقيقة الأمر لا شيء.. فإذا فعلتم هذا فأكون قد نالني ونال أبنائي العدل على أيديكم .

لقد أزفت ساعة الرحيل و، وسينصرف كل منا إلى سبيله : فأنا إلى الموت وأنتم إلى الحياة ، والله وحده عليم بأيهما خير .

هذه هي الصورة الكاملة لمحاكمة سقراط كما أرودها أفلاطون في محاورته.

٧- ولكى تكتمل صورة المحنة السقراطية يعرض لنا أفلاطون فى محاورة أقريطون محاولة لإغراء سقراط على الفرار من سجنه فيأتيه صديقه الشيخ أقريطون قبيل الفجر فى سجنه ، وقد اقترب يوم تنفيذ الحكم ، ويحاول إقناعه على الفرار بعد أن هيأ له أسباب النجاح فى ذلك ، ولكن سقراط يرفض الاستجابة لما دعاه إليه صديقه ، فلن يثنيه عن مواجهة الموت ، سوء الأحدوثة أو إلحاق الأذى بالأبناء ، ثم أن فراره لا يتفق مع المبادئ التى كان يعلمها للناس ، ومن العار أيضا أن يتنكر لقوانين أثينا وطنه الذى أحبه واستظل به .

ويختم حديثه بقوله إنه يحب أن ينظر إلى العدالة أولا ثم إلى الحياة والأبناء ثانيا، فليرحل دون أن يلوث نفسه بفعل الشر وهذا هو صوت وحيه وعليه إطاعته، وهذا هو الصوت الذي كأني به يهمس في سمعي، كما تفعل نغمات القيثارة في آذان المتصوف ... فيمنعني من أستمع إلى أي صوت سواه .. وأني لأعلم أن كل ما قد تقوله بعد هذا (يا أقريطون) سيذهب أدراج الزياح .. فذرني أذن اتبع ما توحي به إلى إرادة الله".

٣- وفي محاورة " فيدون " (١) نجد تتمة النهاية المحزنة لسقراط ، فيحكى فيدون الساعات الأخير لسقراط ، وكان عليه أن ينتظر حتى تعود السفينة المقدسة من ديلوس ، وكانت الرحلة تستغرق ثلاثين يوما حرم أثناءها القتل ، فلما انتهى الشهر الحرام أقبل تلامذه سقراط ليستمعوا إلى حواره الأخير ، وكان يدور حول النفس وخلودها والفضيلة والتذكر والمثل ووصف العالم الآخر إلى غير ذلك مما تتضمنه محاورة فيدون — وحينما أزفت ساعة الموت أمر سقراط بأن يرسل النساء والأطفال بعيدا عنه حتى لا يسمع صياحهم ، وحينما سئل عن الطريقة التي يود أن يدفن بها أجاب بأنه لن يكون موجودا ليرضى أو لكيلا يرضى عن ذلك ، فإنهم سيدفنون جسده بعد أن تكون الروح قد فارقته.

وتناول سقراط السم وشربه حتى الثمالة، وأخذ يسرى فى أوصاله ، وما أن أتم السم دورته حتى صعدت روحه بين عويل تلامذته وبكائهم الشديد ، وكان آخر ما نطق به هو ما أوصى به أقريطون بوفاء دين عليه لأسكليبوس ، فلعله أراد حينما وافته المنية أن يتوجه إلى الآلهة بالقرابين لكى توفقه فى رحلته إلى العالم الآخر .

# منهب سقراط ومنهجه:

تبين لنا خلال استعراضنا لمحاكمة سقراط وظروف محنته أن هذه النهاية المحرنة التى انتهى إليها أعظم شهداء الفكر في التاريخ إنما ترسم صورة واضحة المعالم لمفكر كافح من أجل تثبيت دعائم العلم والمعرفة الحقة والمبادئ اليقينية في مواجهة السفسطائيين ، وأنه في غمار كفاحه الطويل كان يلتزم منهجا معينا لا يحيد عنه بل ظل مخلصا في تطبيقه حتى لحظات أنفاسه الأخيرة ، فما حقيقة هذا المنهج ؟ ثم بعد هذا ما هو الموضوع أو الموضوعات التي يمكن أن تتؤلف في مجموعها مذهبا سقراطيا معينا .

<sup>(</sup>١) راجع "فيدون" الطبعة الأخيرة ١٩٦٥ الترجمة العربية مع تعليقات.

# أولا: المنهج السقراطي:

عن تحليل المحاورات الأفلاطونية المبكرة المعروفة بالسقراطية قد أدى بنا إلى اكتشاف المنهج السقراطي الذي يتألف من مرحلتين هما:

مرحلة التهكم ، ومرحلة التوليد :

(أ) أما التهكم فمعناه أن يبدأ سقراط بتوجيه سؤال إلى محدثه ، وهو في العادة يختار محدثيه من بين أكبر أبطال ومشاهير أثينا في موضوع الحديث ، فإذا أراد أن يتكلم عن العدالة نراه يتجه إلى أكبر قضاة أثينا ، و إذا أراد أن يناقش في الدين والتقوى يختار أكبر أبطال كهنة اليونان ، و إذا أراد أن يناقش في الرياضة والفتوة يختار أكبر أبطال اليونان في ألعاب القوى ، ثم يبدأ في مناقشة هنذا الشخص المختار في فنه ، فيسأل " أوطيفرون " مثلا عن معنى التقوى في الدين قائلا له: " يا أوطيفرون — إنك رجل تدعو إلى التقوى وتشتهر بالصلاح بين الناس ، فاذكبر لي إذن معنى التقوى ، وأرشدني إلى الطريق الذي — إذا سلكته — أستطيع أن أصبح تقيا".

وفى هذه المرحلة الأولى نبرى سقراط يتظاهر بالجهل والسذاجة ، وكأنه لا يدرى من أمر نفسه شيئا ، وذلك حتى يثير فى نفس مجادله الشعور بالزهو والخيلاء فيحس بأنه أعلى منزلة من سقراط وأقدر فى الرد عليه ، ويتراءى له سقراط فى هذه اللحظة كبرجل ضعيف النظر ضحل التفكير ، ولكن شخصيته الحقيقية تبدأ فى الظهور حينما يأخذ الخصيم فى الإدلاء بآراء سقيمة غير متناسقة وسرعان ما يتناول سقراط فى حرية لاذعة ما يعرضه الخصم من تعريفات للموضوع حتى يشعر الخصم بأنه غير قادر على أن يستمر بعد ذلك فى مناقشة سقراط فيكتفى بأن يتلقى منه ما يريد أن يلقيه إليه ، وأن يقف منه مؤقف الطالب من أستاذه ، ويشبه اليونانيون هذا الأسلوب السقراطي بسلوك نوع من الأسماك (١) يشعل حركة من يلمسه ، ومعنى ذلك أنه يفحم الخصم ويشل حركته فى

<sup>(</sup>۱) La Torpille وهو نوع من السمك يوجد تحت رأسه موضع أو غدة تصدر عنها تيارات كهربانية قوية تشل من يحاول الإمساك به وتقتل الأسماك الأخرى (راجع لاروس) .

الجدل (۱) ولو أن الخصم يثور تدريجيا أثناء الحديث ، ولكن سقراط يبذل جهدا متواصلاً لكى يمسك بزمامه حتى لا يثور ثورة قاطعة فيخرج عن قواعد المناقشة .

هـذه هـي إذن مرحلة التهكم ، وهـي بمثابة أداة عقلية لتنقيه الجو الفكرى عبند اليونان مما أذاعه السفسطائيون من شك وهدم للعقائد ، وبذلك تعد هذه المرحلة الأولى خطوة كان لابد منها لتطهير النفوس ، وكشف حجب السفسطة عن معدنها الثمين وعندما ينتهى سقراط من تطهير نفس خصمه من المعارف المشوهة التي تلقاها في المجتمع بالمارسة أو عن طريق تأثير أقرانه، يبدأ مرحلة جديدة وهي التوليد . (ب) وفي مرحلة التوليد نرى سقراط وهو يعيد بناء المعرفة على أسس جديدة، بعد أن طهير نفس محدثه من الأوهام والآراء المزيفة . وقيد قيل أن سقراط -باستعماله لأسلوب التوليد - كان يمارس فكريا الصناعة التي كانت تزاولها والدته، إذ أنه هو أيضا كان يولد الأفكار من نفوس محدثيه ، ومعنى هذا أن هذه الأفكار كانت موجودة في فطرة الناس ، أي أن الأطفال يولدون وفي نفوسهم العلم الفطرى، فالعلم عند سقراط - وكذلك عند أفلاطون أولى سابق على التجربة Aprori ويقتصر أثر التعليم في المدرسة أو الجدل في السوق على إيقاظ النفس ، فيذكرها بهذه المعانى الفطرية التي كانت موجودة فيها قبل ميلادها الأرضى ، وكانت قد حصلت عليها من عالم آخر وهو عالم المثل كما - سيقول لنا أفلاطون فيما بعد ، فالتعلم إذن ليس إلا تذكر، وأما أساليب الجدل المختلفة فهي التي تساعدنا على استرجاع المعاني ، وهنذا هو معنى توليد . سقراط لأفكار محدثيه .

ويعطينا أفلاطون مثلا لذلك التوليد في محاورة مينون: فأمامنا صبى لا يعرف الهندسة أو الحساب، ويبدأ سقراط بتوجيه الأسئلة إليه فيستفسر منه عما إذا كان لم يذهب إلى أى مدرسة فيجيب الصبى بالنفى، ثم يحاول سقراط أن يستخرج من هذا الصبى – شيئا فشيئا – قواعد هندسة إقليدس، وينتهى من ذلك إلى إثبات أن علم الهندسة وسائر العلوم الأخرى إن هي إلا معارف تلقتها النفس في حياة لها سابقة على هذه التجربة، ودليله على هذا أن مينون لم يذهب إلى أى

<sup>(</sup>۱) میتوس ۲۹.

مدرسة؛ ومع ذلك فقد استطاع أن يشير إلى قضايا هندسية لم يكن يعرفها إلا الذين يتلقون العلم في معاهد التعليم ، ولما كان هذا الفتى قد حرم من التعليم في أي معهد وذلك لرقة نشأته ، فإن الذهن ليبادر حقا إلى الاعتراف بأن مصدر علم الفتى بالهندسة لابد وأن يكون سابقا على التجربة ، وأن العلم الذي نتلقاه في المعاهد ليس جديدا بالمرة بل هو علم فطرى ، إذ يكفى أن نوقظ النفس بأسئلة مرتبة ، حتى تتذكر المعانى التي سبق لها إدراكها في عالم آخر، وهذا هو معنى التوليد السقراطي، وبهذا يلتئم المنهج السقراطى: تهكم فتوليد .

# نانيا: الذهب السقراطي:

أما من حيث الموضوع فإنه - على ما يذكر - لا يمكن تحديد مذهب معين خاص بسقراط، وقد حاول المؤرخون أن يقسموا المحاورات الأفلاطونية إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول منها يشتمل على ما يسمى بالمحاورات السقراطية، أى تلك التى تتأثير بطريقة مباشرة بآراء سقراط، ولكننا حتى فى نطاق هذه المحاورات السقراطية لا نستطيع أن نجد حدا فاصلا يميز بين ما هو لسقراط بالضبط وما هو لتلميذه أفلاطون ، ولهذا فإننا نعتقد أن أهم شيء كان لسقراط الفضل الأكبر فيه ، وفي تثبت دعائمه ، هو ذلك المنهج الذى أشرنا إليه ، بالإضافة إلى هذا فإن سقراط وفي ميدان حاول أن يقيم الكليات ، وأن يضع الحدود والتعريفات ، وعلى الأخص فى ميدان الأخلاق ، وقضى حياته كلها محاولا بناء العلم اليوناني ، فوضع القواعد والقوانين من مواقفه الجدلية يحاول تعريف الأشياء سؤاء تكانت بسيطة معروفة لدى الجميع أو معقدة ، وهو يبدأ من السهل إلى المعقد ، ويلاحظ من ناحية أخرى أن تعريفات سقراط هذه كانت بداية الطريق إلى وضع المنطق عند أرسطو بعد أن مر بمحاولات أفلاطون الجدلية وقسمته الثنائية .

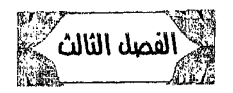
ولسقراط — كما تصور لنا محاورات الشباب لأفلاطون — نظرية فى الفضيلة متضمنه فى تعريفه لها ، وكذلك نظريته فى العدالة فى إطار تعريفه لها وأيضا نظريته فى التقوى ، هذه النظريات فى مجملها ترد على مذهب السفسطائيين وتهدم دعواهم فى أن الحق للأقوى وأن المعرفة نسبية ،

فالتعريف يؤكد كلية المعرفة يؤكد كلية المعرفة ، وضرورة قضاياها المطلقة ، وثمة أمر همام أشار إليه سقراط وهو خلود الروح ، ففى محاورة فيدون يتحدث سقراط عن هذا الخلود فى أرفع العبارات وأسماها ، ويشير إلى أن هذا الخلود هو ثمن حياة النفس الفاضلة على سطح الأرض، وأن هذه النفس حينما تغادر الجسد سرعان ما تغمرها السعادة الدافقة لأنها ستحيا إلى جوار الآلهة فى العالم العقلى .

فكأن السعادة عند سقراط ليست في هذه الدنيا ، ولكنها في عالم عقلى لا يمكن التسليم بوجوده إلا إذا سلمنا بخبود الروح ، وهذا هو المدخل إلى نظرية أفلاطون في المثل ، أي هذا هو الطريق المعبد الذي سيسلكه أفلاطون حينما يتكلم في صراحة عن انظلاق النفس من محبسها الأرضى ، من كهف عالم الحس وصعودها إلى المستقر الأعلى ، أي عودتها إلى العالم الروحاني الأمثل الذي هبطت منه لتحل في البدن .

ولقد اتضح لنا إذن كيف أن سقراط هو المقدمة التي لا غنى عنها كمدخل لدراسة منذهب أفلاطون ، أو هو من ناحية أخرى حلقة لابد منها لربط تاريخ الفكر اليوناني أو بيان استمراره عبر التاريخ من منبعه الأصلى في بلاد اليونان إلى مصبه في العالم الهلليني .

و إذا سلمنا بهذا الرأى أى بضرورة وجود شخصية "سقراط" كعامل ربط بين مراحل تطور الفكر اليونانى ، فإننا نكون بذلك قد وجدنا تفسير لقول بعض المؤرخين بأنه مهما يكن من أمر ، سقراط ، سواء كان شخصية حقيقية عاشت فى المجتمع الأثنى ، أم شخصية خرافية ، فإنه لا مناص لنا ونحن ندرس تطور الفكر اليونانى، لا مناص لنا من أن يكون ثمة " سقراط".



## المدارس السقراطية الصغرى

تبين لنا في الفصل السابق كيف أن سقراط لم تكن له مدرسة خاصة (۱) ومدهب واضح المعالم يلتف حوله التلاميذ والأتباع، وقد اكتفى فيلسوف أثينا الكبير بأن يلتقى بالجماهير في السوق وفي الملعب وفي ساحة المحكمة وفي المعابد وفي كل مكان ليحمل على السفسطائيين ويخلص الفكر والأخلاق من هجومهم الشديد على أسس المعرفة وتقويضهم لصرح الفضيلة وتكاثر حوله المعجبون والأتباع والتلاميذ (۱)، نذكر منهم اكسانوفان وغيره، وظهر من بين هؤلاء من أسس مدارس فلسفية متأثرة بالروح السقراطية، ولما كان هؤلاء الفلاسفة قد نشأوا في وسط يموح بأفكار الإيلين والسفسطائيين والفيثاغوريين وغيرها من المذاهب التي أذاعها فلاسفة اليونان قبل سقراط، لهذا فقد حاولوا أن يربطوا بين هذه المذاهب والتعاليم السقراطية، ويعد أفلاطون وهو السقراطي الكبير — أبرز من نجح في هذه المحاولة على على الإطلاق وقد ظهرت شخصيات سقراطية أقل حظا من أفلاطون من حيث عبقرية الفكر وذيوع الصيت وغزارة الآثار، وقد اصطلح مؤرخو الفلسفة على عبقرية الفكر وذيوع الصيت وغزارة الآثار، وقد اصطلح مؤرخو الفلسفة على تسميتهم بصغار السقراطيين ، نذكر من بينهم ثلاثة أشخاص كانت لهم ثلاث

المدرسة الميغارية ومؤسسها إقليدس الذى ربط بين آراء سقراط وتعاليم المذهب الإيلى ، ثم المدرسة الكلية ومؤسسها انتستين الذى تأثر بجورجياش السفسطائى، وأخيرا المدرسة القورينائية ومؤسسها ارستبوس ، وقد تأثر بالسفسطائى بروتاغوراس. ١- المدرسة الميغارية (٦): لا نعرف على وجه الدقة تاريخ حياة إقليدس مؤسس هذه المدرسة ، وكل ما وصلنا عنه بهذا الصدد أنه كان إيلى المذهب قبل أن يلتقى بسقراط ويلازمه ، وأنه كان أكبر تلامذة هذا الأخير سنا ، ويقال إنه بعد موت

<sup>(</sup>١) ورد على لسان سقراط في محاورة "دفاع سقراط" لأفلاطون ٣٣ - أ ب أنه لم يؤسس مدرسة للتعليم .

<sup>(</sup>۲) (م – س) ۲۳ د ، ۱۳۶ .

the Megaric School (7)

سقراط عاد إقليدس إلى موطنه وهناك استقبل رفاقه من تلامذة سقراط الذين فروا من أثينا مخافة الاضطهاد بعد مأساة أستاذهم ، وقد أسس إقليدس مدرسته في وطنه ميغارى ويظهر أنه ظل مخلصا للمبادئ الرئيسية في مذهب بارمنيدس، فاعتقد أن الوجود واللاوجود واحد وأن الحركة ممتنعة ، وسمى هذا الوجود الواحد "الخير " وطابق بينه وبين الله والعقل، ورفض إثبات طرف مضاد للإله الواحد، فليس ثمة ضد للوجود إذ الوجود واللاوجود شيء واحد، والفضيلة أيضا لا كثرة فيها فهي شيء واحد كالرجود .

وإذن فمنذهب إقليدس منذهب أيلى فى أساسه ومتأثر بالأخلاق السقراطية وليس صحيحا أن المدرسة الميغارية ناقشت فكرة وجود مثل متكثرة على ما يرى أفلاطون إذ أن هذا الرأى يتعارض مع القول بالوحدة الشاملة الساكنة التى تنتفى معها أى كثرة.

الخلف وأخذوا يظهرون المهارة في صياغة الأغاليط والحجج التي لا جدوى من ورائها ، فأعادوا بذلك سيرة زينون الإيلى، واشتهر من بينهم بهذا النوع من الجدل تلميذ لإقليدس من ملطية قيل بأنه كان أستاذا لديموستين خطيب أثينا المشهور ، وأنه انتقد أرسطو ، وكذلك عرف بهذا الجدل من بين تلامذته ديدروس كرونوس الذي عاد يؤكد كأستاذه موقف الإيليين من حيث القول بامتناع الحركة والتغيير .

أما ستلبو الميغارى (٣٨٠ – ٣٠٠ ق.م) فقد عاش فى أثينا فترة طويلة ونفى منها لموقفه العقلى من الدين ، ويعد ستلبو أبرز رجال المدرسة الميغارية بعد إقليدس، وقد تابع الطريقة الجدلية للمدرسة ، وكان له موقف اختص به فى ميدان الأخلاق إذ أنه فضل اللذة العقلية على اللذة الحسية ولذلك مهدد السبيل لقيام الأخلاق الرواقية عند تلميذه زينون الرواقي .

#### ٣ – المدرسة الكلبية:

ولد أنتستين مؤسس المدرسة الكلبية في أثينا (٣٦٥/٤٥٥ق.م) وتتلمذ في مطلع شبابه على جورجياس السفسطائي، ولم يلبث أن مارس مهنة التعليم كما كان يفعل السفسطائيون، وظل على هذا النحو حتى التقى بسقراط، فأصبح تابعه أ

المخلص وتلميذه الوفى، وقد كان يعد نفسه الوريث الروحى لسقراط وكان أفلاطون يضمر الاحتقار لأنتستين ويبالغ في انتقاده فهاجمه الأخير في كتاب أسماه"ساثون" فانبرى أفلاطون للرد عليه في محاورة "أوثيديموس

ويبدو على الأرجح أن هذه المدرسة استعارت اسمها من تسمية المكان الذى أنشأها فيه مؤسسها . فقد أقامها أنتستين في ملعب رياضي كان يشرف عليه " هرقل " وكان يسمى " كينو سارجيس " (١) . وفي رأى آخر أن تسمية المدرسة ترجع إلى أسلوب الحياة التي كان يمارسها تلاميذ المدرسة وعلى الأخص ديوجين الكلبي

ولأنتستين عدة مؤلفات ، وصلنا منها مقتطفات موجزة ، ومن هذه المؤلفات الله ولانتستين عدة المؤلفات المتعدد المثل الأعلى الكلبى فى الحياة ، ويشيد بالاعتماد على النفس واحتمال المشقات ، والعمل المتواصل وبذلك المجهود الشاق وفى "بوليطقوس" يهاجم الديمقراطية ، بينما يشدد الحملة على الطغيان فى "أرخلاوس" أما فى رواية "سيروس" التهذيبية فإنه يحض على حب بنى البشر ، ويتابع دعواه الإنسانية فى "ألسبيادس" حيث نراه ينتقد بشدة الميول الأنانية والأثرة المعقوته .

ويوفذ على مدرسة أنتستين أنها لم تسكن تهتم بما ليس له علاقة بالحياة العملية ، وبذلك أهمل اتباعها كل ما يتصل بالعلم ، ولم يعيروا الأبحاث العلمية أى اهتمام إلا بالقدر الذي تفيد به في العمل ومن ثم فقد احتقروا الفن والمعرفة والرياضيات والعلم الطبيعي واستخدموا التعريف الأرسطي بطريقة يستحيل معها قيام أي علم حقيقي .

وتصدى أنتستين لنظرية أفلاطون فى المثل فانتقدها بشدة، وأكد - مثل الرؤاقيين المتأخرين - أن الأفراد والجزئيات المحسوسة التى تقع تحت إدراكنا الحسى ، هى وحدها الموجودات الحقيقية "وليست المثل المجردة" بل إن كل موجود جزئى له اسم خاص به ينطبق عليه وحده ولا يشترك معه فيه آخرون، فإنه

<sup>&</sup>quot; (1) المقطع الأول في هذا اللفظ معناه باليونانية " الكلب " . .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أي." الهرقليات " نسبة إلى " هرقل " .

من غير المعقول أن نضيف إلى الموضوع محمولا مغايرا له ، إذ أن المثال الأفلاطونى حينما نطلقه على أفراد كثيرين ، فإننا بذلك نضعه موضع المحمول بالنسبة لكل "فرد" كموضوع له ، وعلى هذا فقد رفض أنتستين فكرة التعريف التى تتضمن الخصائص المشتركة للموضوع وذهب إلى أن الموضوع المفرد قد يبدو لنا مركبا، ولكن هذا التركيب ناتج من تعدادنا الكونات هذا المفرد، وعلى هذا فالموجود المفرد أو الجزئى لا يمكن أن يعرف بل من المكن فقط أن يقارن بغيره من الجزئيات المشابهة له ، وتمشيا مع هذا الرأى الذى استقاه على الأرجح من فيثاغورس ، نجده يقرر أن الإنسان لا يناقض نفسه، فحينما يقول بأشياء متعددة فإنه إنما يشير بالفعل إلى أشياء متعددة ومتمايزة موجودة في الواقع على هذا النحو إذ الألفاظ المختلفة التي تسمى بها الأشياء لابد من أن يكون لها مقابل في الخارج أي موجودات منفصلة متكثرة .

وفى ميدان الأخلاق نجد أنتستين يحاول أن يقتدى بسقراط وبشخصيته المستقلة وبحثه عن الفضيلة ، ولكن ينحو منحى ساذجا سطحيا نتيجة لضحالة أسلوبه وضآلة محصوله العلمى ، فقد اكتفى بالقول بأن الفضيلة خير والرذيلة شر، أما غير ذلك من موضوعات علم الأخلاق فلا معنى لها عنده، ولما كان خير الإنسان يكمن فى كل ما يتعلق بطبيعته كإنسان ، وهو تراثه العقلى والروحى، لهذا فإنه يحرى أن أى شىء آخر كالحظ والشرف والحرية والصحة والحياة نفسها، هذه كلها ليست شرا فى ذاتها ، وأما اللذة فإنها إذا سيطرت على الإنسان أفسدته ، فهى إذن شر محقق ، وعلى العكس من ذلك فإن العمل وبذل المجهود يعلمان الفضيلة ، وقد صرح انتستين بأنه يغضل الجنون على أن يقع فريسة للشهوات، ولهذا فإنه حمل صرح انتستين بأنه يغضل الجنون على أن يقع فريسة للشهوات، ولهذا فإنه حمل حياة " هرقل " وكفاحه وجهده المتواصل ونشاطه الدائب، مثلا أعلى لمدرسته، كما ذهب إلى أن الحكمة هي مصدر الفضيلة ، لأنها في جوهرها تقدير حقيقي لخير ألنسان ، وإنه ولو أن الفضيلة يمكن تعلمها إلا أنها لا تحتاج إلى علم كثير بل إلى المارسة والعمل ، ولكى نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، والفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ، وبالفضيلة نحصل عليها لن تحتاج إلى أكثر من شجاعة سقراط (1) ،

<sup>(</sup>١) راجع ديوجين اللائرسي "حياة وآراء الفلاسفة" ١١,٧١ (ف.س).

وطمأنينتها وتحررها من الرغبات والانفعالات ، ويفخر انتستين بأن قناعته واكتفاءه بالقليل هما مصدر غناه المظلق ، وذلك رغم رقة حالة ووضاعة مسكنه .

وانسياقا مع هذه الرغبة في التحرر من أغلال الرغبات، وكل ما يتصل بها من مطالب مادية، نادى الكلبيون بالعودة إلى الطبيعة، ومجدوا الحياة الفردية، ورفضوا كل صور للحياة الاجتماعية المشتركة، وساروا بين الناس على هيئة المستجدين، يرتدون شريطا من رث القماش، مسكتفين بالنزر اليسير من الطعام، متخذين من الهواء الطلق مأوى لهم، وبذلك أفلحوا في ترويض أنفسهم على التقشف والحرمان وتحمل المشقات، واحتمال ألوان السباب المقنعة ، واحتقار الجمهور الشديد لهم ، لوضاعة مظهرهم واستهانتهم بالرأى العام واستهتارهم بالتقاليد المرعية وعقائد السلف، ولم يكن "الكلبي" ليكثرت بالحياة أو يتعلق بها ، بل كان يفضل عليها عليها الموت مختارا ، ولا فرق عنده بين الحرية والعبودية التي تواضع عليها الناس، فالرجل الحكيم سيد نفسه دائما يشعر في قرارة نفسه بالحرية حتى ولو كان مستعبداً، والحياة المدنية غير ضرورية للحكيم فهو يعتبر العالم كله وطنا له، وكذلك مستعبداً، والحياة المدنية غير ضرورية للحكيم فهو يعتبر العالم كله وطنا له، وكذلك أفائه لا ضرورة في نظرهم لإقامة حكومات وطنية محلية، بل الجنس البشرى كله "قطيع " واحد يحيا أفراده معا في سلام حسب الطبيعة، لذلك نددوا بالحرب وأشادوا بالسلام .

وكان الكلبيون يقولون بوجود إله واحد لا شبيه له، لا يحده البصر، أما تلك الآلهة المتعددة التي كان يؤمن بها اليونانيون، فقد كانت في نظرهم من صنع البشر الذين اتفقوا فيما بينهم على القول بوجودها، وإن كانت في حقيقة أمرها غير موجودة، وأما العبادة الحقة في نظرهم فإنها ليست سوى ممارسة الفضيلة ، فهي التي تجعل من الرجل الحكيم أثيرا عند الألوهية ، وعلى هذا رفض انتستين وأتباعه جميع الطقوس والمراسم الدينية، وسفهوا معتقدات مواطنيهم وأديانهم وسخروا من النبوات ، وعرضوا بالمعابد وكهنتها، ورفضوا ما يقول به رجال الأديان من أنه يوجد بقاء بعد الموت

وعلى الجملة فإن الكلبيين كانوا يربطون بين النظر والعمل ، ويحتقرون الثقافة العملية والعلم النظرى ، وكان انتستين -- على حد قول أفلاطون "أبرز رجل

هذه الدرسة ، وأنه وإن كانت شخصيته لا تثير في النفس الرضا والقبول إلا أنه لم يكن موضع تحقير كغيره من تلامذته ، بينما نجد تلميذه ديوجين (')كالطبل الذي لا يسمع غير دقات نفسه " ('). والواقع أن أفلاطون كان على حق فيما ساقه من وصف ساخر لديوجين ، ذلك أن هذا الآخير — وقد خيل إليه أن أتباع المدرسة لا يمارسون التعاليم الكلبية كما ينبغي — اندفع هو إلى المبالغة في ممارسة نتائجها العملية ، فرفض أن يجعل من نفسه الحكيم أو الطبيب الذي يعالج أمراض المجتمع ويرشد الناس إلى الفضيلة ، بل فضل أن يكون "كلبا متوحشا" فسمى نفسه "بالكلب"! وجعل شعاره في الحياة أن يعيد صياغة القيم الشائعة بين الناس ('). ورأى أن النوع الإنساني يجب أن يجعل من حياة الحيوان مثلا يحتذيه ، وامعن في السخرية اللاذعة من الثقافة والعلم ومن الناس ، وذاعت شهرته عن طريق هذا السلوك المستهجن، لا عن طريق كتاباته وأشهرها مؤلف أسماه "القط البرى المتوحش"

وقد أمضى ديوجين شطراً كبيرا من حياته فى أثينا وكورنشا " ويقال إنه التقى بالإسكندر الأكبر ، فلم يشعر بالهيبة فى حضرته ، بل قابله مقابلة الند للند لاعتداده بنفسه ، وشعوره باستقلال شخصيته

وكان لديوجين تلميذ من طيبة يدعى كريتس (ئ) ولكنه كان على عكس أستاذه، يفيض شفقة وعطفا على الناس ، فأحبوه وقدروه ، وكان يملك أكبر ثروة في طيبة ، ولكنه تبرع بها لمواطنيه ، وآثر حياة الكلبيين المتقشفة ، وكان يقرض الشعر ، وله قصيدة يمجد فيها المثل الأعلى للحياة الكلبية التي يجدها الكلبي في حال الققر .

ويلاحظ أن المذهب الكلبى عاد إلى الظهور في أوائل القرن الأول للميلاد ، واقترب كتيرا من الرواقية بعد أن أغفلت الرواقية الجانب العلمى من آرائها واحتفظت بالجانب العلمى الذي سبق أن استعارته من الكلبيين ، وقد ساعد على إحياء المذهب الكلبى عوامل الانهيار التي ظهرت في الدولة الرومانية حينذاك وكان

Diogenes of Sinope (۱) المتوفى ۳۲۴ ق.م

<sup>(</sup>٢) محاورة فيليبوس لأفلاطون فقرة ٤٤ ب

<sup>(</sup>۲) ديوجين "حياة آراء الفلاسفة " VI,20

Crtes of Thebes (1)

"سنيكا" أول من أشار فى كتاباته إلى الكلبيين فى تلك الفترة ، فقد امتدح "ديمتريوس" هذا كلبيون آخرون ، وظلت المدرسة قائمة إلى القرن الخامس الميلادى، وربما حتى القرن السادس ، بعد أن اندثرت جميع المدارس الفلسفية باستثناء الأفلاطونية .

وكان للكلبيين تأثير كبير على الفرق الدينية التى اختارت حياة التقشف والنهد في متاع الدنيا ، وربما استمدت فرقة "الملامتية " (١) الإسلامية بعض تعاليمها ومظاهر حياة أفراها وسلوكهم الخشن بين الناس، من المذهب الكلبي .

#### $- \mu$ المرسة القورينانية $- \mu$

مؤسس هذه المدرسة ارستبوس القورينائي، ويقال أنه كان أكبر سنا من أفلاطون (٢)، وأنه وهو في قورينا (٢) درس تعاليم بروتاغوراس السفسطائي، ثم ارتحل إلى أثينا حيث التقي بسقراط واتصل به عن كثب ، ولكنه لم ينزع عن نفسه وآراءه ، وبعد محنة سقراط أخذ أرستبوس يمارس مهنة التعليم في أثينا على طريقة السفسطائيين ، وزار بلاط الملك ديونيسيوس في صقلية ولكنه كان أسعد حظا من أفلاطون هناك، ثم لم يلبث أن عاد إلى قورينا ، حيث أسبس المدرسة القورينائية، وتعرف أيضا باسم مدرسة أصحاب مذهب اللذة (١) وقد انضم إليه حقيدة من ابنته واسمه أيضا أرستبوس ، لذلك فقد اختلطت آراء الجد مع آراء الحفيد وأصبح من غير المكن التعييز بين آراء كل منهما ، وبالإضافة إلى هذا فإننا لا نجد من الأسانيد الموثوق بها ما يؤكد صحة ما وصل إلينا من تعاليم أرستبوس . فكل ما لدينا بضع فقرات في كتاب ديوجين، حيث يشير إلى مؤلفات المدرسة (٥) ومعظمها مشككة اللذة وأنواعها ويشير إلى آراء ارستبوس ويرد عليها (١) .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> راجع " الملامتية والفتوة والتصوف " تأليف الدكتور أبو العلا عفيفي ، سلسلة الجمعية الفلسفية المصرية .

II,85 يوجين)

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> بلدة في إقليم برلة (ولاية ليبية ) تعرف حاليا باسم ( شحات ) .

hedonistic school (1)

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> ديوجين 86 ،11, 77, 36..

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> محاورة فيليبوس فقرة ٤٢ د .

ونجد أيضا بعض نصوص في محاورة تيتاووس <sup>(۱)</sup> ن وفي الجمهورية ، وفي الأخلاق النيكوماخية لأرسطو على أننا نستطيع مع هذا أن نقبل صحة بعض هذه النصوص خصوصا ما كان يشير منها إلى مذهب اللذة الذي عرف به ارستبوس ولو أن أرسطو يذكر لنا أن إيودوكس <sup>(۱)</sup> الفلكي المشهور هو صاحب مذهب اللذة وليس ارستبوس.

ويلاحظ أن اتباع هذه المدرسة يتفقون مع اتباع المدرسة الكلبية في في احتقارهم للثقافة العميقة واكتفائهم من المعرفة بالقدر الذى يؤدى إلى المنفعة المباشرة في الحياة العملية والأخلاق عند المدرستين تتمثل في مواقف ساذجة سطحية ، وقد كان ارستبوس - مثله في ذلك مثل انتستين - يقيس المعرفة بمقياس المنفعة العملية، فاحتقر الرياضيات لأنها لا تبحث عن النافع أو الضار وكذلك الطبيعيات لأنه لا قيمة جدية لها في نظرة ، وكان اهتمامه بمشاكل المعرفة في حدود تأسيسه لمذهبيه الأخلاقيي ، وارستبوس يتفق منع بنروتاغوراس فني أن المنزفة منصدرها . . الإحساس ، وتختلف الاحساسات منش خص إلى أخر بحيث لا يتفق الجميع على أى موضوع واحمد للإحمساس ، وحتى اللغة فإن اللفظ احساساتنا ، ولكنه لا يعرفنا بطبيعة الأشياء تُحما هي موجودة في الخارج ، ولا ينقل إلينا إحساسات ومشاعر الآخرين ، إذ أن الإحساسات تحدث نتيجة لتأثير حركات الموضوعات المدرك في الشخص المدرك لهذا الموضوع في لحظة معينة وعلى هذا فإن أي إحساس إنما يتولد من الحركة ، فعندما تكون الحركة خفيفة ينتج عنها شعور باللذة ، وعلى العكس مَنْ ذَلَكَ فَإِنَّهُ يَحْدِثُ شَعُورِ بِالأَلْمِ عَنْدَمَا تَكُونُ الْحَرِكَةَ عَنْيَفَةً مِتَلَاحُقة ، أما إذا لم تكن ثمت حركة ، أو كانت هناك حركة ولكنها غير مدركة بالحس ، فإننا لن نشعر بأى لدة أو ألم ، والطبيعة تعلمنا أن اللذة مرغوب فيها على الدوام ، وأن الخير يرتبط بالشيء الذي يجلب اللذة ، ويرتبط الشر بما يجلب الألم ، وليست اللندة في حقيقة أمرها سوى إحساس بعملية طبيعة تحدث في الجسم ، وقد وصل 'الرَّسَتبوس من تحليله هذا إلى القول بمبدئه المشهور وهو أن اللذة هي الخير الأعظم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> محاورة تيتاروس ۱۵۲ جـ ، ۱۵۵ د

<sup>(2)</sup> الأخلاق النيقوماخية لأرسطوا ، الفصل الثاني ، الكتاب العاشر.

وأنها مقياس جميع القيم على السواء ، هذا ما تنادى به الطبيعة ومن ثم فيجب ألا نعترف بأى عرف أو تقليد ، أو أن يحول بيننا الحياء والخجل وبين الحصول على أكبر قدر ممكن من اللذات ، ولم يكن ارستبوس يقصد باللذة مجرد راحة النفس وسكينتها على ما سيرى الابيقوريون — إذ أن هذا النوع من اللذة إن هو إلا مجرد غيبة الإحساس ، بينما اللذة حسب رأيه يجب أن تكون استمتاعا إيجابيا ، وعلى هذا فالسعادة عند الفورينائيين مصدرها اللذة ، واللذة الحاضرة بصفة خاصة ، تلك التي لا تترك أثرا في نفوسنا فتتعلق بها وتكون بذلك مصدر شقاء لنا ، فاللذة يجب ألا تكون مرتبطة بالماضي أو بالستقبل ، لأن الماضي قد ولى وانقضي والمستقبل غامض غير معروف ، وبذلك يبقي الحاضر ملكا لنا ، فيجب إذن أن نستمتع به بعيدا عن ذكريات الماضي واحتمالات المستقبل الغير المؤكدة . ولم يوضح لنا أرستبوس نوع الأشياء أو الأفعال التي تجلب لنا اللذة أو درجات اللذة، فهناك أنواع من الملذات لا نحصل عليها إلا ببذل قدر كبير من الآلام ، غير أنه يشير بعد هذا إلى أن ثمت ملذات وآلاماً لا تنشأ عن حالات الجسد ، وربما كان أرستبوس في هذا الاتجاه مثائرا بتعاليم سقراط ، مع ما في هذا الموقف الأخير من مناقضة صريحة لبدئه الأول القائم على التصور الحسي للذة كخير أعظم للإنسان ومنتهي سعادته

والفلسفة أو الحكمة وهى فن الحياة عند أرستبوس هى مقياس الخير واللذة في حياتنا ، فهى التى توضح لنا كيف نستغل ما فى حياتنا من خير ، وتمكننا من الانبتفاع بكل شيء في موضعه المناسب سعيا وراء مصلحتنا ، كما وأن الفلسفة تحررنا من الخيالات والانفعالات التى قد تعترض استمتاعنا بالسعادة فالفلسفة إذن أول شروط السعادة .

واستنادا إلى هذه المبادئ جعل أرستبوس هدفه — فيما يختص بقواعد حياته وسلوكه — الاستمتاع إلى أبعد قدر مستطاع مع احتفاظ الفرد برباطة الجأش وتمام السيطرة على النفس ، ومع هذا فلم يكن أرستبوس بالرجل الذى يتكالب على الملذات خبط عشواء ومهما كانت السبل إليها ، فقد كان يستعمل ذكاءه وعقله وحكمته ، وسيطرته على نفسه للحد من جنون الرغبات لكى يحتفظ بالكرامة وطمأنينة النفس، فتراه يكيف نفسه حسب الظروف المختلفة ، فيظهر بين الناس

تارة في أسمال بالية وتارة أخرى في أفخر الملابس حسب ما تقتضيه المناسبات، وكان في كل الحالات يبدى كثيرا من العطف والشفقة على الناس ، وقد اعتزل الحياة العامة في أخريات أيامه لكي يحفظ على نفسه سكينتها واستقلالها .

وقد احتفظ أرستبوس لأستاذه سقراط بالتقدير الكبير ، ويبدو أنه تأثر بالروح السقراطية التي تمجد الحرية الباطنة للنفس ، والتمسك بعزة النفس وكرامتها ، والتعلق بالحكمة ، فير أننا نجد مع هذا أن نظرية أرستبوس في اللذة تناقض هذه الروج السقراطية ، بالإضافة إلى موقفة الشكى الذي ينكر العلم والمعرفة ، وكان سقراط قد كرس حياته لتثبيت دعائم المعرفة ودحض دعاوى السفسطائيين الهادمة لها .

وقد استمر هذا التناقض الواضح فى تعاليم المدرسة بعد أرستبوس أيضا وعند حفيده ثم تلميذه تيودورس الملحد الذى رفض الاعتقاد بوجود إله، وانتهى بالمذهب إلى نتائجه الأخيرة ورأى أن سعادة "الحكيم " هى شعوره بالرضا وطمأنينة النفس، وبهذا يسصبح بمعزل عبن المؤثرات الخارجية بخيث تسيطر عليه الحكمة وحدها، وجاء أحد أتباع المدرسة بعد تيودورس ورأى أن مصدر اللذة قد يكون الصداقة أو عرفان الجميل أو الأسرة والوطن ويجب ألا يحجم المرء عن تكريس نفسه لها.

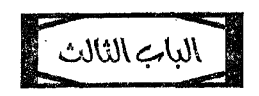
ومن أتباع هذه المدرسة أيضا فيلسوف متشائم يدعى هجسياس (١)كان يحس في أعماق نفسه بتعاسة الحياة فسخط على كل شيء لشعوره باليأس من الحصول على طمأنينة النفس وهدوئها عن طريق اللذة الإيجابية ، ولهدّا فقد صرح بأن السعادة ضرب من المستحيل ولا يمكن بلوغها من طريق اللذة أو غيرها، ونراه في مؤلف له يذكر قصة رجل يعدد متاعب الحياة وآلامها وما يعانيه فيها من شقاء لا معنى له و لا هدف ، ومع هذا فقد حيل بينه وبين الانتحار جوعا حينما وطد النفس التخلص نهائيا من الشقاء الرير الذي سيستمر وسيتضاعف باستمرار حياته .

<sup>.</sup>Hegesias (1)

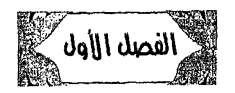
ويقال أن هجياس زار الإسكندرية وألقى فيها عدة محاضرات أوضح فيها مذهبه ، ولم يلبث على أثرها أن ذاعت موجة عارمة من الانتحار بين الشباب حتى أطلق على هجسياس لقب " مستشار الموت " وسرعان ما تنبه المسئولون إلى خطورة هذا المسلك فأصدر بطنيموس الثاني أمره بتحريم الانتحار .

إذن فقد رأينا كيف انتهى مذهب اللذة البالغ فيها إلى عكسها أى إلى القضاء على الحياة نفسها ، وكأنها قد سعت إلى حتفها بظلفها .

هذه نظرة مجملة أشرنا فيها إلى الاتجاهات الفلسفية عند صغار السقراطيين تبين لنا من خلالها ، أن هذه المدارس كانت تؤمن إيمانا عميقا بقيمة الفرد وحريته وكرامته واستقلاله ، وأنها على الرغم من تأثرها بالروح السقراطية إلا أن فلاسفتها لم يتخلوا عن آراء السفسطائيين وسنرى في الفصول القادمة كيف تضع الأفلاطونية والأرسطية القيمة الإنسانية للحضارة وللثقافة العقلية موضع الاعتبار بينما يكتفى صغار السقراطيين بإبراز قيمة الفرد جاعلين من ذاته وحدها السند الأول والأخير لحياته ولسعادته .



# الفلسفة السقراطية أفلاطون ومدرسته



# منزلته في عصره ، حياته ، مصنفاته

#### ۱ - منزلته في عصره وعبقريته:

يحتل مذهب أفلاطون منزلة الصدارة في تاريخ الفكر الإنساني فقد كان تأثيره واضح المعالم على مختلف التيارات الفلسفية فيما تلاه من عصور ، وشغل المفكرون أنفسهم عدة قرون في التعليق على إنتاجه الفكرى وشرح منهجه وآرائه سواء في الفلسفة أو في السياسة أو الأدب أو الأخلاق ، ويرجع ذلك إلى خصوبة فكر أفلاطون وعمق آرائه .

١- فإلى جانب النزعة المنطقية الرياضية التى تميزبها أسلوب أفلاطون الفكرى نجد اتجاها إلى التصوف ، و إلى ممارسة الحياة الروحية في أعلى مراتبها : فمن الناحية الأولى نجد أن أفلاطون قد استخدم المنطق بكل دقة في ميدان المعرفة وذلك في أسلوبه الجدلي المنهجي الذي استخدمه للبرهنة على وجود عالم المثل، وكذلك فقد استعار الاستدلال الرياضي من الفيثارغوريين وطبق منهجهم الفرضي، وتمسك بضرورة دراسة الفيلسوف للرياضيات ولهذا فقد كتب على باب الأكاديمية ، لا يدخل هنا إلا من كان رياضيا "

ومن الناحية الثانية نجد أنه قد أضاف إلى هذا المنهج المنطقى الرياضى التجاها صوفيا عميقا تلقاه من النحلة الأورفية وتعاليم الفيثاغوريين ، وقد كان لهذه النزعة الروحية العميقة عند أفلاطون أثرها الكبير على المتصوفة فيما بعد سواء منهم المسيحيين أو المسلمين .

ويبدو أن تعاليم الأورفية والفيثاغورية لم تكن المصدر الوحيد لهذه النزعة عند أفلاطون بل يرجع هذا أيضا إلى طفولة أفلاطون التى امتازت بالتدين العميق ، ونحن نحس في كتاباته آثار هذه العاطفة الدينية الملتهبة ، ونشوة الحب والإيمان بالأسرار العميقة التي ترمز إلى وحبى الآلهة (1) ولهذا فإنه اتجه إلى البحث عن المثل الأعلى

P.M Schuhle, L'oeuvre de Platon Lib Hachette, Paris 1954, p.6 راجع

أى عن عالم أسمى فيما وراء عالم الحس ، عالم تنطلق إليه النفس فى صفاتها وتطهرها ، فكان أن كشفت له التجربة الروحية عن آفاق عالم المثل.

٣- وقد أحس أفلاطون بصعوبة التعبير اللفظى عن هذا الوجود المتعالى الذى يجاوز نطاق التجربة الحسية ، فقد لجأ إلى الأسطورة (١) و إلى الصور الخيالية لكى يفسر بها حقيقة هذا العالم العقلى وأبعاده المثالية ، وكان يشعر فى أعماق نفسه بأن العبارات الشاعرية الوصفية التى كان يسوقها لإيضاح حقيقة عالم المثل لن تحقق هذا الغرض على الوجد الأكمل ، فقد كان أفلاطون إذن شاعرا بصعوبة التعبير عن مضمون مذهبه لخصوبة الفكرة التى انتهت إليها تجربته الروحية ، ولأن اللغة - وقد وضعت للإشارة إلى الموجودات الحسية - لا يمكن أن تصلح للتعبير عن عالم مثالى مغاير لعالمنا الحسى فى وجوده وطبيعته .

وقد استند الصوفية فيما بعد إلى موقف أفلاطون هذا واكتفوا بالإشارات الرمزية لإيضاح مضمون تجاربهم الروحية ، ومع هذا فإن الفكر الأفلاطوني يختلف عن الاتجاهات الصوفية البحتة في أنه على الرغم من اتجاهاته المثالية إلا أنه لم يكن يبتعد كثيرا عن حدود الأسلوب المنطقي والاستدلالات الرياضية ، ومن هنا تبدو حقيقة المشكلة في مذهب أفلاطون ، إذ أنه لم يكن مذهبا وصفيا يرصد تجربة شخصية روحية فريدة ويسجلها فحسب كما يفعل الصوفية ، ولكنه كان يحاول في نفس الوقت أن يدلل برهانيا على صحة تجربته ، ويقيم وجود العالم العقلي على أسس منطقية رياضية

٤— وثمت أمر هام كان له تأثيره الواضح على التجربة الأفلاطونية ، فعلى الرغم مما كان يبدو من شدة تعطش أفلاطون للمعرفة وتحرقه إلى المثل العليا مما دفع به فى طريق التأمل والعزلة والتقشف وسيطرة النفس على البدن ، إلا أنه قد نشأ فى بيئة أرستقراطية غرست فى نفسه ميلا إلى ممارسة السياسة والمساهمة فى شئون الحكم ، لهذا فقد ظهر لديه اتجاه واضح إلى إيجاد نوع من التوازن والانسجام بين النفس والجسد مما ييسر له سبل الاتصال بالحياة العامة ويحول بينه وبين الإغراق فى حياة التأمل الخالص ، ومع هذا فإن الفكر الأفلاطونى لم يستطع التخلص من

P.M. Schuhle, Etudes sur ba fabulation plationicienne, Paris 1947 راجع

هذا الاتجاه المزدوج إلى النظر وإلى العمل ، أو بمعنى آخر الاتجاه إلى التأمل الفلسفى والعمل السياسى معا ، فإذا كانت غاية التأمل الفلسفى عنده هى خلاص النفس وتطهيرها عن طريق ممارسة الحكمة ، فإن غاية العمل السياسى فى نظره إنما تكون فى خلق الظروف الصالحة لتربية المواطن اليونانى وذلك عن طريق إصلاح نظم المدينة اليونانية حتى تكفل لها السلامة فى الداخل والخارج وسنرى كيف يلتقى هذان الاتجاهات المتعارضان فى مذهب أفلاطون .

#### : صایع - ب

ولد أفلاطون في أثينا سنة ٤٢٧ ق.م، وكانت أسرته من أعرق الأسر الأرستقراطية في المدينة، فقد كان سولون المشرع اليوناني أحد أجداده، ولم تحمل لنا كتابات المؤرخين معلومات وافية عن طفولته وشبابه المبكر، غير أنه من المؤكد أن أفلاطون - وقد عاصر الفترة الأخيرة من حرب البلوبونيز التي انتهت بهزيمة أثينا وضياع إمبراطوريتها البحرية سنة ٤٠٤ ق.م - يكون قد لمس بنفسه مدى ما آلت إليه بلاده من اضطراب سياسي وحربي.

أما من حيث تكوينه العلمي والفلسفي فقد درس في شبابه الشعر واستطاع أن ينظم القصائد ، كما درس العلوم المتعارفة في عصره ، وأظهر ميلا شديدا إلى العلم الرياضي ثم اتجه إلى دراسة الفلسفة على يد أحد أتباع هرقليطس ، وعندما بلغ سن العشرين اصطحبه شقيقاه أديمونت وأغلوقون إلى سقراط فتعرف عليه وأعجب به، ولما ناهز الثالثة والعشرين من عمره أراد نفر من أهله أن يعينوه في منصب سياسي خطير ولكنه رفض ما عرضوه عليه وآثر التريث لكى يدرس بعين فاحصة حقيقة الصراع السياسي الذي كانت تحياه أثينا آنئذ ، وكان الحكم بالمدينة يتنازعه نظامان : الديقراطية والأوليجاركية المستبدة ، وفي سنة ٤٠٤ ق.م كان كريتياس دائمت أن تخلت عن الحكم لحكومة ديمقراطية ، وهي التي حاكمت سقراط وأدانته لبثت أن تخلت عن الحكم لحكومة ديمقراطية ، وهي التي حاكمت سقراط وأدانته مما أثار سخط أفلاطون وحزنه ودفعه إلى الشعور بالتشاؤم واليأس من إصلاح الوضع السياسي ويتردد صدى هذه الحالة النفسية لأفلاطون البشاب في محاورة

جورجياس (١) وسيكون من جراء ذلك ألا يرضى أفلاطون عن حكم الطغيان أو عن ديمقراطية بركل فيبتجه بنظره إلى خارج أثينا ليبحث عن نظام سياسى آخر يكون صالحا لتوطيد دعائم الحكم وتهيئة جو من الاستقرار والنظام ، فنراه يتأثر — إلى حد ما — بنظام الإسبراطين كما هو واضح في جمهوريته .

وكان إعدام سقراط وتجرعه للسم من أهم الأسباب التي دفعت به إلى حياة العزلة ثم إلى حياة السفر والترحال فيما بعد ، فقد بدأ أفلاطون رحلته الأولى سنة ٣٩٠ ق.م أي بعد تسع سنوات من وفاة أستاذه ، فاتجه إلى ميغاري حيث زاد إقليدس ومكت إلى جنواره ثلاث سنوات ، ثم اتجه إلى مصر ، وشاهد عظمة آثارها واجتمع بكهنة عين شمس فأعجب بعلومهم وعلى الأخص بتقدمهم في دراسة الفلك، كما أشاد بما عاينه من استقرار سياسي ومن مصر اتجه غربا إلى قورينا فالتقى بعالمها الرياضي المشهور تيودوروس ثم عاد ثانية إلى ربوع النيل، ولكن الحرب ما لبثت أن نشبت بين أثينا وإسبرطة، وكان ملك مصر السفلى قد تحالف مه الإسبرطيين ضد أثينا - وطن أفلاطون - فاضطر إلى مغادرة مصر عائدا إلى أثينا واستقر بها ، وما كادت تنتهى هذه الحرب حتى استأنف أفلاطون رحلاته فاتجه إلى اليونان الكبرى ( أي جنوب إيطاليا ) حيث التقى بأصدقائه الفيثاغوريين ، وما أن سمع به دنيس ملك سراقوصة حتى استدعاه إلى بلاده ونشأت بينه وبين ديون Dion ابن أخت دنيس صداقة وطيدة وبعد عودته من هذه الرحلة اشترى قطعة أرض كانت تسمى " بستان أكاديموس" وتقع على مقربة من قرية "قولون" وفي هذا المكان أسس أفلاطون مدرسته التي سميت "بالأكاديمية" وكانت هذه المدرسة منذ نشأتها عبارة عن محراب لعبادة ربات الفنون (٢) ، حيث كان تلامذه أفلاطون يؤلفون شبه رابطة دينية ، ويحتفلون سنويا بعيد ربات الفنون مصدر الوحى والإلهام الفني ،

<sup>(</sup>۱) راجع محاورة جورجياس ١٥هـ.

<sup>(°)</sup> Les Muses ريات الميثولوجيا التسم . بنات الإله زيوس ، وهن اللالي يشملن الفنون برعايتهن Thalie ربة الكوميديا ربة الموسيقي Euterpe ربه التاريخ Cloi ربة الرقص Terpsochore تهاسلما عبي ربة الشعر الغنائي Melpomene Polymnie ربة البيان ربة علم الفلك Erato Uranie ربة الرثاء Calliope

وقد ظلت الأكاديمية محتفظة بهذا الطابع حتى عصر الإمبراطور جوستيان سنة ٢٩٥ م حيث جرى عليها ما جرى على مدارس الفلسفة الأخرى في أثينا من إغلاق وتشريد لأفرادها الذين كانوا يمثلون الفكر الوثنى بعد انتشار المسيحية واعتناق الأباطرة لها . وكانت المناقشات في الأكاديمية تدور حول موضوعات الفلسفة والرياضيات والفلك والأخلاق والسيامة .

ولم يقتصر التعليم فيها على أبناء أثينا وحدهم بل سعى إليها اليونانيون — ومن بينهم بعض النساء — من جميع بلاد اليونان والجزر اليونانية — وبعد أن تم لأفلاطون افتتاح الأكاديمية عاد ثانية إلى مواصلة حياة السفر والترحال فاتجه إلى صقلية سنة ٣٦٦ ق.م تحت إلحاح صديقه ديون ، وكان أفلاطون يطمع في أن يستفيل إلى آرائه دنيس الصغير الذي كان قد خلف والده على حكم صقلية ، ولكن سرعان ما تبددت أحلام أفلاطون ، فقبل أن تطأ أقدامه أرض الجزيرة كان دنيس هذا قد أقصى عن الحكم ونفى خارج البلاد فما أن نزل أفلاطون بصقلية حتى تلقفه أعداء دنيس فسجن ثم أطلق سراحه وعاد إلى أثينا .

ولم يلبث أفلاطون أن أعاد الكرة للمرة الثالثة ، فارتحل إلى سراقوصة تحت الحاح صديقه ديون بعد أن عاد دنيس إلى الحكم فأحسن الجميع استقباله ، خصوصا وأنه كان معروفا أيضا بصداقته لأرخيتاس الفيثاغورى حاكم طارنطا ، ولكن إقامته في صقلية ما لبث أن شابها جو قاتم مؤلم خصوصا بعد أن فشل في مصالحة ديون على دنيس الصغير ، وقيام ديون بعد ذلك بتدبير مؤامرة ضد الملك ، فما أن اتضح أمرها حتى نكل أعوان دنيس بديون صديق أفلاطون ، وكان ذلك خلال سنة ١٣٠٨ ق.م وغضب الملك على أفلاطون فاعتقله ووضعه في سفينة متجهة إلى اليونان ، ولكنه أسر وبيع في سوق الرقيق ، فاشتراه أحد المواطنين القوريتائيين واعتقه فعاد أفلاطون إلى أثينا ، وأخذ يتابع دروسه ومناقشاته في الأكاديمية ، وكانت وفاته أفلاطون إلى أثينا ، وأخذ يتابع دروسه ومناقشاته في الأكاديمية ، وكانت وفاته سنة ١٤٨ ق.م أثناء الحرب التي شنها فيليب ملك مقدونيا على أثينا والتي أدت إلى انهيار نظام المدينة اليوناني ، ذلك النظام الذي ظل أفلاطون طول حياته يبحث عن أنجح السبل لتوطيد أركانه وكفالة استقراره وازدهاره .

#### **ج – مصنفاته** :

يعد أفلاطون أول فيلسوف يونانى وصلتنا جميع مؤلفاته ، ولكننا لا نستطيع أن نجرم بأن كل ما وصل إلينا من كتب تحمل اسم أفلاطون تصح نسبتها إليها ، فقد أثبت النقد التاريخي أن ثمت عدة محاورات منحولة نسبت إلى أفلاطون وقد ثبت أنها ليست له ، وعلى هذا فإننا نكتفي هنا بالإشارة إلى المؤلفات التي تعارف مؤرخو الفلسفة (۱) ، على صحة نسبتها إليه ، أما من حيث تصنيف هذه المؤلفات فقد تمكن العلماء — بعد دراسة أسلوب المحاورات وموضوعاتها — من ترتيبها على هيئة تصنيف رمني تطوري حسب أطوار حياة المؤلف ، فثمة مؤلفات يرجع أنها حررت في عهد الشباب وأخرى تم تأليفها في عهد الكهولة بعد إنشاء الأكاديمية إثر عودة أفلاطون من رحلته الثانية إلى صقلية ، وبعد أن استقر به المقام في أثينا منكباً على البحث والدراسة ردحا من الزمن إلى أن قام برحلته الثالثة إلى صقلية ، وأما المجموعة الثالثة فهي من إنتاج أفلاطؤن الفكري في عهد شيخوخته وبعد وأما المجموعة الثالثة فهي من إنتاج أفلاطؤن الفكري في عهد شيخوخته وبعد النتهاء رحلته الأخيرة إلى صقلية .

# أولا: مولفات فترة الشباب:

وهى قريبة العهد بأستاذه سقراط ، ولهذا فإن قسما منها يشتمل على صورة حياة سقراط ، وتوجيه الاتهام إليه ثم الدفاع عنه ، وكذلك منهجه في مواقفه الجدلية مع السفسطائيين مع المشهورين في كل فن من أهل عصره في أثينا

هذه المحاورات هي: "دفاع سقراط" و "أقريطون" و "أوطيفرون" ، والمحاورة الأخيرة تدور حول "التقوى" وتعريفها ورأى سقراط في الدين والتدين ، ثم "هيبياس "الأصغر" وتتناول علاقة العلم بالعمل ، و"ألقيبيادس" وتبحث في تطابق العدالة والمنفعة وفي معرفة النفس الإنسانية ؛ ثم " هيبياس الأكبر في تعريف الجمال، و"خرميدس" في الفضيلة ؛ و "لاخيس" في الشجاعة " و"ليسيز " في الصداقة، و"بروتاغوراس " إشارة إلى الفسطسائي المعروف بهذا الاسم ، وهي تدور حول الفن

<sup>(</sup>۱) راجع مثلاً - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٦٢ - ٦٤ الطبعة الثانية وكدلك E.Brehier, Hist de la باجع مثلاً - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٦٢ - ٦٤ الطبعة الثانية وكدلك philosphie . Tome 1- Goldschmidt, les dialogues de , Plation paris , 1947

الجدلى عند السفسطائيين وفوائده التعليمية ، و "إيون" في شرح الإليادة ، وفي الكلام عن الشعر على وجه العموم ، و "جورجياس" في نقد أقوال السفسطائيين وفي بيان خطوره الفن على الأخلاق ، والمقالمة الأولى من كتاب "بوليتيا" الذي سماه شيشرون فيم بعد بالجمهورية Res publica وهسنده المقالة تدور حول "العدالة " تعريفها .

# ثانيا: محاورات فترة الكهولة:

وهي متأثرة بآراء الفيثاغوريين وهي "أقراطيلوس" ويناقش فيها المشكلة اللغوية، ونجد في هذه المحاورة إشارة أولية إلى نظرية المثل (۱).ثم "ميتون" التي يعرف فيها الفضيلة ويعرض لنظريته في أن العلم إن هو إلا تذكر معارف سبق أن عاينتها النفس في حياة سماوية ، و "فيدون" ويبرهن فيها على خلود النفس بمناسبة موت "سقراط" و "المأدبة" ويتكلم فيها عن الحب الإلهي وعن الجمال و"منكسينوس" و "أوتيديموس " ويحمل فيها على السفسطائيين وعلى بيانهم ، و "بارمنيدس" وينتقد فيها مذهب الإيليين ويعرض لأزمة المشاركة ويمحص نظريته في "بارمنيدس" في العلم وحده ، وفي الحكم الصادق والكاذب ، و"فيدروس" في الحب الباقية وأقسامه وفي الخلود وفي آراء السفسطائيين ، ونجد بعد ذلك التسع مقالات الباقية من الجمهورية وقد كتبت في أوقات متفرقة ، وفي هذه المقالات يعرض أفلاطون نظريته في "الدينة المثلي".

### لالنا : محاورات فترة الشيخوخة :

وهى ذات طابع جدلى جاف ، ومنها "السفسطائى"، حيث يتكلم عن الأجناس العليا والوجود واللاوجود ، والفن وأقسامه ، وفي "السياسي" يتكلم عن رئيس المدينة ويستعرض مسائل سبق أن أشار إليها في الجمهورية . وفي "فيليبوس" يعرض للذة ولأنواعها ، وينتهى إلى أن الحكمة هي أسمى أنواع اللذة ، وفيها أيضا

<sup>(</sup>ال. ب)

<sup>(1)</sup> راجع جان قال: دراسة حول بارمنيدس

يشير إلى مشكلة الوحدة والكثرة التى سبق أن تعرض لها فى بارمنيدس ، ثم يتعرض لمسكلة الخليط (١) التى تجعل من هذه المحاورة همزة وصل بين المحاورات والتعاليم الشفوية لأفلاطون (٢). وفى محاورة تيماوس يعرض لتكوين العالم الطبيعى وكيف أن الصانع نظم المادة المضطربة Chaos محتذيا المثل. ويجب ألا نخلط بين "تيماوس الطبيعى" فهو كتاب أفلاطون الحقيقى و "تيماوس الورحانى " الذى ينسب خطأ لأفلاطون على الرغم من أنه يحمل الطابع الأفلاطوني المحدث.

وفى محاورة "أقريتياس" الناقصة يتكلم أقلاطون عن المثل الأعلى للمجتمعات الإنسانية ، وأما كتاب "القوانين" أو النواميس فهو كتاب جاف الأسلوب ويشتمل على أثنى عشر مقالة ، وبه دستور مدنى وجنائى ودينى ، وهو الكتاب الوحيد الذى لم يشر فيه أفلاطون إلى "سقراط" وقد ثبت أن أفلاطون انكب على تأليف هذا الكتاب في الفترة الأخيرة من حياته حتى وفاته .

وهناك بعض كتب أخرى منحولة لا داعى لإيرادها ، وبعض كتب ذكرت أسماؤها ولم تصلنا. ولأفلاطون رسائل خاصة : من أهمها الرسالة رقم ٧ الموجهة إلى دنيس الصغير" حاكم صقلية يشرح له فيها صعوبة العمل الفلسفى ومشقاته .

#### د — آراء أفلاطون الشفوية:

وبالإضافة إلى هذا الإنتاج المدون الضخم ، نجد أرسطو يشير في المتافيزيقا إلى "منهب الأفلاطونيين " في الأعداد والمثل ، وهذا موقف لا نجد في المحاورات تفصيلات عنه ، ولهذا فقد رجح المؤرخون أن ما نسبه "أرسطو" لأفلاطون من آراء (") تؤلف في مجموعها الجزء الشفوى مبن لآراء "أفلاطون" لاسيما وأنها كان يفضل الحوار الشفوى على الكلمة المكتوبة والعبارة المركزة أو البحث المرسل المستفيض (1) ومما يؤيد هذا الرأى أن أرسطو نفسه كان تلميذا لأفلاطون ، وكان

<sup>(</sup>ا) (ف. ب)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (ف.ب)

<sup>(3)</sup> راجع روبان: نظرية أفلاطون في المثل والأعداد حسب أقوال أرسطو.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> راجع بيرماكسيم شول : ملاحظات على فن التكرار في محاورة فيدون - مجلة الدراسات الإغريقية ، العدد الثاني سنة 1988 ص ٣٧٣ - 280 ، راجع أيضا محاورة فيدروس ص ٢٧٤ - ٢٧٧ ومحاورة بروتاغوراس فقرة فقرة ٣٢٩ .

يواظب على حضور مناقشات الأكاديمية ، فهو إذن على علم بالتعاليم الشفوية المدرسة ، وسنرى فى الفصول القادمة كيف أن هناك ارتباطا وثيقا بين بعض نصوص الجمهورية وفيليبوس وهذه الآراء الشفوية المنسوبة لأفلاطون والتى سيكون لها تأثير كبير على تطور الفكر الأفلاطوني وظهوره على صورة مذهب الأفلاطونية المحدثة فى مدرسة الإسكندرية وعند الإسلاميين والمسيحيين فيما بعد .

#### ه\_ – أسلوبه ومنهجه:

يغلب على مؤلفات أفلاطون طابع المحاورة ، وهو أسلوب كان شائعا في العصر الذي ازداد فيه نشاط السفسطائيين وسقراط ، على أن أفلاطون قد حاول أن يجعل من المحاورة وحدة أدبية تجمع أصول الدراما - كما غرفت عند اليونان -وهي التي تلتزم الوحدة الثلاثية: الزمان والمكان والظروف المحيطة بالشخصيات والحوادث . وتعظل هذه المحاورات مناقشات بين سقراط ومجادليه من السف سطائيين أو معارفه ومخالطيه المشهورين من أهل أثينا في عصره ، أو أقرباء أفلاطون نفسه ، وتتضمن المناقشة عرضا لمشكلة من المشاكل بالتفصيل على طريقة البحث المستفيض ، وقد يتبع في بعض الأحايين أسلوب الخطاب الشخصي أو أسلوب الأسطورة ، ويتميز أسلوبه في المناقشة باعتماده على منهج التوليد السقراطي، ونبرى مثالا لنذلك في محاورة "مينون " وهبو يستعين أيضا الأسلوب الرميزي كما في أسطورة الكهف في "الجمهورية " وفي أسطورة إروس في محاورة "المائدة" ثم يلجأ إلى الأسلوب الرياضي. في وصفه للمثل ، كما هو الحال في محاورة "فيليبوس" وفيما عرف عنه من آراء شفوية ، وبالإضافة إلى تنوع أساليب الكتابة والمناقشة عند أفلاطون نجد لديه معظم آراء المدارس الفلسفية السابقة عليه --فضلا عن تأثره المباشر "بسقراط" ومحاولته إدماج تعاليم الأورفية في مذهبه - فقد أدخل في هذا المذهب جملة من الآراء المتعارضة: تغير هرقليطس وثبات بارمنيدس وأعداد الفيتاغوريين وعناصر انباذوقليس وذرات يموقريطس ، ومذهب أنكساغوراس في العقل ، ولهذا فقد اضطر إلى اتباع منهج التوفيق بين هذه الآراء المتعارضة التي يحشدها في مذهبه ، ونراها تخضع في النهاية للطابع العام للفكر الأفلاطوني .

هذه العناصر المختلفة التي تفاعلت في إنتاج أفلاطون أدت إلى ظهور عدة تفسيرات لمذهبه ، وجعلت من الصعب على المؤرخ أن يطمئن إلى تفسير واحد معين لنصوص أفلاطون ، وعلى الجملة فإن مذهب أفلاطون قد تعرض خلال العصور المختلفة لتأويلات وتقسيرات شتى .

#### و — الغاية من الفلسفة :

ولكن الشيء الوحيد الذي يقودنا في بحثنا في فلسفة أفلاطون هو ما يفترضه أفلاطون نفسه من هدف للفلسفة ، ذلك أن العامل الذي يربط بين صور إنتاجه المتعددة هو رغبته في تحديد مكان الفيلسوف في "المدينة" ورسالته الأخلاقية والاجتماعية ، ولم تكن الفلسفة عند اليونان مجرد مذهب نظرى فحسب ، بل كانت أيضا منهجا في الحياة العملية لا ينفصل عن الحياة الاجتماعية ، والمحاورة الأفلاطونية تصور لنا الحياة وجوانبها .

ما هي إذن الصور التي يقدمها لنا أفلاطون عن الفيلسوف ؟ إننا نجده في محاورة فيدون (1) يصف الفيلسوف بأنه الرجل الذي طهر نفسه من أرجاس البدن والدي يحيا حياة مثالية بعد أن فارقت نفسه البدن وتحررت من أوضاره ، فهو إذن شجاع فاضل لا يهاب الموت ، وفي محاورة تيتاروس (1) يصفه أفلاطون بأنه الرجل الفاشل في علاقاته الاجتماعية ولهذا فهو لن يصل أبدا إلى المركز الذي يستحقه في المجتمع الإنساني ، ويظل دائما بدون سلطة أو تأثير سياسي في "المدينة" أما في الجمهورية (1) ، فهو رئيس المدينة وحاكمها .

<sup>(</sup>۱) فيدون ص ٦٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> تیتاووس ص ۱۲۲ ، ۱۲۲

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> يسترسل أفلاطون في نهاية الكتاب الخامس وفي معظم فقرات الكتاب السادس من الجمهورية في تفصيل سمات الفيلسوف وصفاته ، فبعد أن تبين له أن الدولة المثلي لن تتحقق إلا إذا تولى الفلاسفة حكمها، نجده يتساءل عن الصفات الواجب توافرها في الحاكم الفيلسوف فيرى :

١- أنه الشخص المحب للحكمة والمتعلق بجميع أنواع العلم والمترقع عن الجزئيات بحيث ينظر إلى الأشياء نظرة كلية شاملة ، وهو أيضا بتأمل الأشياء في ذاتها وكل ما هو أبدى ثابت ، وهدفه من ذلك معرفة الوجود الحقيقي ، وكذلك ليس الفيلسوف أقل في المهارة العملية من غير الفلاسفة .

الفيلسوف ينفر بطبعه من الكذب فهو يجب أن يكون صادقا إذ لا شيء أكثر اتحادا مع الحكمة من الصدق،
 ولذا نراه يمقت الباطل ويزداد تعلقا بمحبة الحق .

وفى "القوانين " (1) يتخذ دور المحقق الذى يساعد أهل المدينة على خلاص نفوسهم ، وفى سبيل ذلك يخبرهم بين السجن أو الاعتقاد فى آلهة المدينة ، وأخيرا فهو الشخص المتحمس أو الملهم فى "فيدروس" (1) وفى "المأدبة " (1) على أننا نجد نوعا من التناقض بين هذه الصور المختلفة للفيلسوف ، فهو من ناحية : الصوفى المذى يهدف - عن طريق التطهر ، إلى الخلاص من عالم الحس وأرجاس البدن للوصنول إلى نقاء النفس التام (1) ، ومن ناحية أخرى نراه الحاكم العادل والسياسى الذى يهتم بتنظيم شئون عالم الحس ، فكيف إذن يمكن التوفيق بين هذين

وعلى هذا فإننا نرى كيف أن الخلق الفلسفى عند أفلاطون ينطوى على الرجولة والاتزان العقلى والسمو النفسي وجودة الفهم وسرعة الإدراك وقوة الذاكرة ، ويضيف أفلاطون إلى هذه الصفات كلها شرطا ضروريا وهو ضرورة إتاحة الفرصة للفيلسوف لكي يحصل على تربية صالحة في نشأته الأولى تجنبه المعاملة الضارة التي كثيرا ما تجعله يهجر الفلسفة وطلب الحق في عنفوان شبابه ، يقول أفلاطون فقرة ٤٩٩ الجمهورية " الفيلسوف بحكم احتكاكه بكل ما هو إلهي وبكل ما يتصف بالنظام والترتيب ، يصبح هو نفسه منظم وشبيها بالإله بقدر ما يسمح الإنسان أن يكون ، ويقول أيضا في الفقرة ١٠٥ من نفس المحاورة "لا يستطيع أحد أن ينكر أن الفلاسفة يكلفون بالوجود الحق وينشدون الصدق وأن خلقهم الذي وصفناه يرتبط ارتباطا وثيقا بالكمال ، وما لم يعهد لطبقة بالفلاسفة بالسلطان المطلق في الدولة فلن تستطيع الدولة ومواطنوها الخلاص من الشر " أ . ه

٣- وهو يحتقر ملذات البدن ويقبل في نهم على الملذات العقلية وحياته مثال للاتزان والاعتدال وهو لا يقبل
 على تكديس الثروة ، فلا يهتم بجمع المال ولا يطمع في المزيد منه .

٤-ويتصف الفيلسوف أيضا بالكمال الخلقي وسمو العقل وسماحته ، فالأفكار السامية لا يمكن أن تصدر عن عقل صغير .

٥- وهو أيضا شجاع في إبداء الرأى والدفاع عن الحق ولا يخشى الموت ويقل تعلقه بهذه الحياة .

٦- يجب أن يتصف الفيلسوف أيضا بالعدالة واللطف، فلا يتكون شرسا جموحا نافرا من الجماعة ظالما صعب المعاملة.

٧- والفيلسوف الحق شخص منظم العمل لا يتصف بالادعاء الكاذب والجهل والطمع والخسة .

٨- ويجب أن يكبون أيضا سريع التعلم قبوى الذاكرة ، نافذ الفهم ، فالذاكرة القبوية شرط أساسي للتفلسف
 والنسيان عدو للتفلسف .

٩- وأخيرا يضيف أفلاطون شرطا يستمده من تأثير الفيثاغوريين في فلسفته من ناحية دراساتهم الموسيقية ،
 فيذهب إلى أن الفيلسوف يجب أن يكون ذا مزاج موسيقي منسجم أي أن يكون تآلف فكره شبيها بالانسجام
 الموسيقي الذي نجده في الألحان ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> القوانين فقرة ٩٠٩ أ

<sup>(</sup>۲) فيدروس ۲۶۶

<sup>(</sup>۱) المأدية ۲۱۰

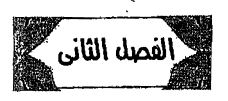
<sup>(</sup>۱) نقاء النفس التام أو التطهر Katharsis

الاتجاهين في فلسفة أفلاطون - وأحدهما يشجع على إهنال عالم الحس بل واعتبزاله ، والآخر يدعو المفكر أو الفيلسوف إلى الاهتمام بهذا العالم والتشريع له ، بل يدعو أيضا كما هو الحال في الجمهورية إلى ضرورة الاهتمام بالألعاب الرياضية لتقوية الجسد والاحتفاظ بصحته ؟ هذه هي إحدى المشاكل الرئيسية في المذهب .

والواقع أن أفلاطون كمان يجمع في حياته بين هذين الاتجاهين فقد كان مستشارا سياسيا للطاغية ، "دنيس" وكان في الوقت نفسه يبشر بخلاص النفس من الجسم لإحكام تطهيرها من أرجاس العالم المحسوس ، ويبدو أن أفلاطون قد حاول أن يجد حلا لهذه المشكلة في أسطورة الكهنف في بدء المقالة السابعة (١) من الجمه ورية ، فالناس ى هذه الأسطورة مثلهم مثل سجناء منذ طفولتهم يعيشون في كهف مظلم له فتحة تطل على طريق تمر عليه السابلة مع متاعهم وسلاحهم ، هؤلاء السجناء مقيدون بسلاسل تمنع حركتهم ، وهم شاخصون بأبصارهم إلى جدار الكهف المواجهة لمدخله المطل على الطريق ، ووراء الطريق نار مشتعلة تعكس أشباح المارة على جيدار الكهيف ، ولما كيان سجناء الكهيف لم يبروا حقيقة الموجودات خارج سجنهم ، لذلك فإنهم يعتقدون أن هذه الظلال والأشباح -- التي تنعكس على جدار الكهيف أمامهم - هي الحقيقة ؛ وعلى هذا فإن العلم الذي يصلون إليه عن طريق هذه التجربة هو علم مبنى على الملاحظة الحسية وحدها ، إذ يشاهدون ظلالا متتابعة تنعكس من الطريق ، فإذا ما فكت سلاسل هؤلاء السجناء فإنهم سيذهلون حينما يخرجون إلى الجو الطليق خارج الكهف كما يذهل الجاهل بالعلم والفلسفة ، ذلك لأنهم سيرون الموجودات الحقة وهي المثل التي يرمز لها في الأسطورة بالمارة على قارعة الطريق ، وستعتاد أعينهم شيئا فشيئا على هذا الضياء الذي كان يعكس الأشباح المظلمة على جدار الكهف ، وسيكونون قادرين في آخر الأمر على تأمل انعكاس بريق هذه النار التي ترمز إلى الشمس ، وتقابل الخير في العالم المعقول.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فقرة ۱۶ه وما بعدها .

وحينما يصل الطليق إلى إدراك هذا الهدف ، فإنه يكون قد وصل إلى نهاية مطافه في رحلة الصعود إلى قمة الجدل ، هذا الشخص الذي وصل إلى نهاية الرحلة وتجرد من الحبس والمحبسوس ، يعود ثانية فينزل إلى الكهف ، لكي يثقف ويرشد ويحكم ويسوس من بقى في الكهف من السجناء ، فالكهف إذن في هذه الأسطورة هو إشارة إلى العالم المحسوس الذي يتعين على الفيلسوف أو الحكيم أن يعود إليه بعد صعوده ليمارس السياسة ، وسيذهل عند عودته إلى الكهف من رؤية الظلال ، كما ذهل قبل ذلك من رؤية الضياء عند صعوده ، وسيحاول أن يغرى بنفر من السجناء على الـصعود والتطهـر مـن أدران الحس ، وذلك بتربيتهم تربية علمية تمكنهم من التمييز بين ما هو موضوع للخيال ، وما هو موضوع للإدراك الحق . والواقع أن في كل منا ميلا إلى البقاء في أسفل أو الاستمرار في ممارسة نسق الحياة التي اعتدنا عليها ، فمهمة الفيلسوف على هذا النحو مهمة تربوية فهو يساعدنا على تقوية الجانب المتجه إلى الخير في نفوسنا وتغليبه على نوازع الشر والميول المضادة للفضيلة ، وإذن "فأفلاطبون" يقدم لنا حلا حاسما لتلك المشكلة التي أثرناها منذ البداية وهي تدور حول علاقة الفيلسوف بالعمل السياسي والأخلاقي والتربوي في "المدينة" أي في عالم الحس



# المعرفة عند أفلاطون

تنصب مشكلة المعرفة على تفسير أسلوب الإدراك الحسى والعقلي للموجبودات وفي مذهب كمذهب أفلاطون نجد فصل المعرفة مرتبطا أشد الارتباط بموضوعات المعرفة ، فالنفس حينما تتجه إلى الوجود - وهو موضوعها الأول -فإنها تبدرك الكثرة والتغير في عالم الحس لأنها مازالت مرتبطة بالبدن ، ولكن هذا الإدراك الحسى الأول لا يكفى وحده لتأسيس معرفة النفس بالعالم ، إذ لا تلبث أن تتوارد عليها ذكريات عما يشابه الموضوع الحسى من وحدات العالم المعقول ، وحيينما تتكرر هذه المعارف الذكرية تكون حافزا للنفس إلى أن تتجه إلى طلب المزيد من المعرفة الحقة أى إلى الاقتراب رويدا من عالم الحقائق الذى كانت تحيا في رحابه قبل هبوطها إلى البدن . وإذن ففعل المعرفة يكون في نفس الوقت أساسا لحركة صعود النفس التدريجي من عالم الحس إلى عالم المثل ، فتمر النفس على محطات روحية تكون موضوعات لمعرفتها ويتشكل فعل المعرفة في هذه المواقف بحسب هذه الموضوعات ، كما سيتضح في كلامنا عن درجات المعرفة ، هذا الطريق الذي تقطعه النفس قي انطلاقها متجهة إلى عالم المثل والذي يتيح له أن تكشف آفاقا وسطى جديدة بين المحسوس والمعقول ، ثم أن تكشف أخيرا عن وحدات العالم المعقول فترصل إلى قمته وتعود ثانية نازلة من قمة عالم المثل إلى كثرة العالم المحسوس هذا الطريق يسميه أفلاطون " بالجدل " .

# أولا: الجدل ومراحل سيره:

إذا أردنا أن نتبع مراحل الجدل في محاورات أفلاطون فإنه يتعين أن نستعرض الخطوط العريضة لمسار الفكر الأفلاطوني خلال هذه المحاورات، لقد خاول أفلاطون أن يجمع بين العقل والعاطفة، فالعقل يبحث عن الحق أما العاطفة فإنها تتجه إلى الجمال لتكشف عنه وتتعلق به.

وفى شتى المحاولات التى بذلها أفلاطون سواء ليصل إلى الحق عن طريق العقل أو ليكشف عن الجمال عن طريق الشعور ، نجد أنه يواجه مزالق تخرجه عن طريقه ، منها ذلك الاتجاه إلى الغموض خلال موجة حماسه العاطفى الشاعرى وكذلك الياس الناجم عن الشك ، وأصدق مثال على ذلك ما نجده فى محاورتى أوطيفرون واقراطيلوس

ولكن أفلاطون يكتشف أنه لابد من أن نمضى قدما فى ممارسة شئون حياتنا العملية ، ولن يتيسر لنا ذلك عن طريق التعلق بالحق أو الجمال فحسب بل أن الحياة تتطلب أيضا البحث عن النافع المفيد ، وذلك ما تحتمه ظروف الحياة الإنسانية وحكمتها على وجه العموم ، مما لا يمكن معه إهمال عامل المنفعة العملية والتغاضي عنه بسهولة .

ولهذا فإننا نجد الطريقين في أعماق ظلال الكهف حيث توجد إغراءات جديدة ، فنلمس من جهة : ميلا إلى تحطيم الأشباح والابتعاد عنها والخروج إلى النيران المشتعلة خارج الكهف ، ومن ناحية أخرى نجد ميلا معاكسا يدفع السجين إلى رفض الخروج ، والتمسك بما اعتاد عليه داخل الكهف من رؤية الظلال ففي ذلك منفعته العملية ، كما عودته التجربة داخل الكهف ، وفي خلال هذا الاتجاه الأخير يهتز رباط العقل ويبدو كأن السجين يكتشف الطبيعة الحسية ويلزمها ، وعلى ذلك فإننا نجد ما هو حق وما هو جميل — وقد كانا من البداية منفصلين عن بعضها وعن كل ما هو حسى — نجد أنهما يتمثلان في صورة ما هو نافع ومفيد ، بعضها وعن كل ما هو حسى — نجد أنهما يتمثلان في صورة ما هو نافع ومفيد ، تلك الصورة التي تكشف عنها التجربة الحسية فيصبح كما ما هو حق — في عالم تلحس — جميلا ونافعا ومفيد .

ولكننا سنرى أن أفلاطون سيرفض الفصل بين الحق والجمال في نطاق العالم المعقول ، وكذلك سيرفض الربط بينهما عن طريق المنفعة ، ومعنى هذا أنه يرفض النظرة الحسية التي تجعل من المنفعة العملية مقياس لتحديد معالم الحق والجمال ، إذ إنه يقصد الوصول إلى قيم تتحد كلها في معنى الخير .

إننا نتأمل الجميل ونبحث عن الحق ولكننا لا نستطيع الاستمرار في ذلك إذا لم تكن لنا حياة حسية ملموسة ، فقد يستطيع كل من الفنان والصوفي والعالم أن يحتقر السلوك العملي وهو عنوان الحياة المحسوسة ، ولكنه مع هذا فإنه – أي العمل – يفرض نفسه عليهم ويجبرهم على أن يوجهوا انتباههم إليه .

فمن الأفضل منذ البداية أن نضعه موضع الاعتبار وأن نسلم بضرورته في مرحلة الحياة الحسية وأن نستعد لقبوله في هذا النطاق وحده ، لأننا إذا أعفلناه في حياتنا سيفرض علينا فجأة ، كما ذكرنا - في جميع نواحي نشاطنا الحيوي ، و إذا كان اهتمامنا بالعمل ضرورة تحتمها الحياة العملية فإننا يجب أيضا أن نتعلم كيف نفصل تأملنا عنه ونتخلص منه، وربما تخيل البعض أنه من السهل أن نصل إلى هذا الحال ، وذلك بأن نغمض أعيننا ونترك العنان لتأملاتنا ، ولكن هذا لا يعد عكوفا على التأمل الحق يقدر ما هو هروب موقوت ومتعسف من ضرورات العمل ، وليس الفكر الأفلاطوني مجرد اتجاه إلى التأمل الهروبي والتحليق الاجتراري في سماه اليوثوبيا - كما توهم البعض - بل هو يتطلب تمهيدا طويلا ومجاهدة روحية متصلة وترويضا عنيفا للإرادة وإخضاعا تدريجيا لنزوات البدن، فلن تتطهر النفس قبل أن تشقى بأنواع مريرة من الصراع مع مطالب الجسد ورغباته. كل هذه النصور الحيوية التي تعاينها النفس هي التي تشكل خط سير الجدل ، فالجدل - كما قلنا - ليس مناقشة لفظية فحسب بل هو حياة النفس وخط سيرها في صعودها إلى المطلق أي إلى قمة العالم المعقول ، والمحاورات الأفلاطونية حينما تصور لنا رؤى أفلاطون عن طريق الحوار أو العرض المتصل أن الشعر المرسل إنما تشعرنا بذبذبات سير الجدل ، فإن كل نقاش في هذه المحاورات إنما يسجل خطوة إلى الإسام ذات طابع جدلى يترجم عن حركة صعود حيوية للنفس في طريقها إلى العالم المعقول ، وهذا يعنى أن كل محاورة إنما تحكى قصة معاناة النفس المفكرة في محاولتها للخبلاص من عبودية الكهف أى من أسر المحسوس لكبي تلتقيي مع موضوعها المجرد - رياضيا كان أو معقولا - وتعكف عليه لكى تصل عن طريقه صعدا إلى الخير بالذات ، قمة عالم المثل .

ولكن كيف تستمر هذه النفس المفكرة في سيرها الجدلى الصاعد . أو بمعنى آخر كيف يستمر الفكر وكيف يتقدم ؟

ربما ظن البعض أن سير الفكر وتقدمه — في مجال الفلسفة — مرهون باستخدام مناهج البحث العلمي المطبقة في مجال العلوم، ولكن الواقع أن الفيلسوف إنما يستخدم هذه المناهج كأسلوب من أساليب المران والتدريب العقلي فحسب، ولا يلبث أن يتجاوزها متجها إلى ذاته في تأمله الفلسفي ، وفي خضم هذا التأمل ينبثق نوع من الحوار الذاتي الصامت شبيه بما يحدث من حوار مسموع بين شخص وآخر، وفي خلال هذا الحوار يشتعل الصراع النفسي الكامن فتظهر العقبات وتلوح معوقات جدية قد توقف استمرار هذا الحوار.

وعلى أية حال فإن أول خطوة في الطريق إلى المنهج الفلسفي هي أن يبدأ الفيلسوف يتجاوز عالم الحس فيضع فرضا أوليا ، ولو أن العالم يفعل نفس الشيء الا أن طريقه غير محفوف بالمخاطر كطريق الفيلسوف ، ويستمر الفيلسوف في سيره الجدلي طارحنا فرصه الأولى للمناقشة والاستدلال حتى يصل إلى معرفة تامة بهذا الفرض أي بالموضوع .

# ١ – الجرل والمعرفة:

يتخذ منهج أفلاطون الجدلى صورا متعددة كالجدل الصاعد والجد النازل والقسمة الثنائية والمنهج الفرضى والتقابل بين الوحدة والكثرة ، فكل هذه إذن صور منهجية تدخل في سياق المنهج الأفلاطوني (١) ولاشك أننا وصلنا إلى تحديد معالم المنهج الجدل بعد دراسة تركيب المحاورات الأفلاطونية التي صحت نسبتها إلى أفلاطون وعددها ثلاثة وعشرون محاورة (١) . ونجد في فقرة هامة لأفلاطون الخطوط الأولية التي تؤلف تركيب المحاورة ، فهو يقول موجها اللوم إلى الخطباء و إلى الذين يهملون ترتيب أحاديثهم بحسب خطة ومنهج شامل سليم " إن كل حديث ينبغي يهملون ترتيب كما لو كان كائنا حيا ، فيكون له جسم خاص به بحيث لا يكون بدون رأس أو قدمين بل يكون له جذعه الخاص به وأطرافه التي يجب أن ترسم بحيث

V. Goldchmidt, Essai sur la "Cratyle Paris 1940 راجع المارية)

R. Scharrer la Question platoincienne, paris 1988 راجع

تتناسب فيما بينها وتتفق مع مجمل الحديث (١) ويقصد أفلاطون بذلك أن يشير إلى أن المحاورة يجب أن تكون وحدة متكاملة .

ولعل البعض يتساءلون عما إذا كان من الأجدر بأفلاطون أن يسجل آراءه مباشرة كما فعل أرسطو فتكون مؤلفاته على صورة كتب الفلسفة التى تعرض المذاهب عرضا مرسلا ودون أن تلجأ إلى أسلوب الحوار .

وللبرد على هذا التساؤل يجب أن نعرف الغاية الأولى من وضع المحاورات على هذه الصورة والواقع أن أفلاطون قد وضع المشكلات الفلسفية على هذه الصورة الجدلية لكبي تكون أداة تدريب على الجدل بصدد كل الموضوعات. ومن ثم فنحن نلمس أن الصورة الجدلية للمحاورات مقصودة لذاتها (٢) وهي في المقام الأول ، وتأتى الرغبة في الوصول إلى حل المشكلات الفلسفية في الدرجة الثانية من الأهمية ، يقول أفلاطون : " إن المحاورة تحدد موضوعا للدراسة وليس القصد منها الخروج بنتيجة بصدد المشكلة المعروضة ، بقدر ما تجعلنا أقدر على الجدل في كل الموضوعات (٣).

فهدف المحاورة إذن ليس إمدادنا بالمعلومات والمعارف بقدر ما تقدمه من مساعدة على المتدريب على فن الجدل ، وهذا ما يؤكده أفلاطون في محاورة بروتاغوراس حينما يتساءل عن السبر، في وضع أحاديث ذات صيغ متعددة حول الموضوع الحاحد بحيث يدور المتحدث ويلف حول الموضوع ويضع كثيرا من التحديدات بدون سبب ظاهر ، وذلك بدلا من الكلام عن الموضوع بطريقة مباشرة (1).

ولعل هذا هو السبب أيضا فيما يذكره بعض المؤرخين من أن المحاورات الأفلاطونية تتخذ صورة الدراما كما كانت معروفة في الأدب اليوناني.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> راجع محاورة فيدروس ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) راجع محاورة " السياسي " Vide polite 286 d

Pour cer qui est de lk'etude du sujet propose d'en trouve la slotution la facon la plus aisee et la plus rapide le raisonnement nous signifie de nous en inquieter en second lieu seulemnt non en premier mais de placer avant tout et en premiere ligne la methode meme qui enseigne par especes ..........

٣) راجع Ibid ,285 d.

<sup>(</sup>٤) راجع محاورة يروتاغوواس - Vido, prot 354e.

ولكن الدراما الفلسفية عند أفلاطون تلتزم حدود المنهج ولا تستهدف المتعة بل هدفها كما ذكرنا أن تكون أداة صالحة للتدريب على فن الجدل ، ومن ثم فإن أساس تركيبها هو التوافق أو التناسب القائم بين أجزائها .

ما هى إذن المراحل التى تؤلف فى مجموعها بنية المحاورة ، يقول أفلاطون "يوجد بصدد كل موجود ثلاث طرق نستطيع بواسطتها الحصول على "علم" بهذا الموضوع ، وهذا العلم هو ( الطريق ) الرابع وأما الطريق الخامس فيجب أن نضع فيه الموضوع ذاته ( أى الموجود ) كموضوع للمعرفة بوصفه موجودا حقا".

الطريق الأول هو الذي تم فيه معرفة الشيء عن طريق اسمه، وأما الثاني فهو التعريف، والثالث هو الصورة المحسوسة ، والرابع هو العلم ، ولنضرب لذلك مثلا ، فالدائرة هي أولا لفظ الدائرة الذي أنطق به ، وهذه هي الطريقة الأولى في معرفة الشيء ، وأما الطريقة الثانية فهي التعريف المؤلف من أسماء وأفعال كقولنا : الدائرة هي التي تتساوى فيها المستقيمات الواصلة من محيط الدائرة إلى مركزها ، وهذا هو تعريف لهذا الشيء الذي يشير اسمه إلى أنه مستدير وله محيط ، وأنه دائرى .

وأما الطريقة الثالثة فتتعلق بالدائرة المرسومة المحسوسة والتي لا تلبث أن تمحى وتدور حول نفسها ثم تتلاشى ، ولكن الدائرة فى ذاتها التى تنسب إليها كل هذه الموضوعات لا تنبى عن شبيه بما قلنا .

وفى المرتبة الرابعة نجد العلم ، والعقل والرأى الصحيح، وإذن فلدينا أربع طرق للمعرفة، أليست هذه كافية لكى ندرك الموضوع عن طريقها، ويجيب أفلاطون بالنفى ذلك، لأنه لابد للفيلسوف المتجه إلى المعرفة من أن تتوافر لديه صفات معينة، منها ما هو عقلى ومنها ما هو أخلاقى. فلابد من أن يكون مفطورا على التعليم بسهولة، وأن يكون حاصلا على ذاكرة قوية (۱) وأن يكون له ميل طبيعى إلى كل ما هو عادل وجميل (۲) وأن يكون بينه وبين الموضوع تجاوب أو تعاطف (۳).

<sup>(</sup>۱) م.س – ۳٤٤ أ.

<sup>(</sup>٢) م .س – نفس الموضع .

<sup>(</sup>۳) م.س ۲۶۶ د .

ولكن ما معنى هذا التعاطف أو التجاوب مع الموضوع ؟

يمكن أن نفسر هذا أخلاقيا باليل النظرى نحو الفضيلة ، وهذا يعنى عند أفلاطون الاتجاه إلى البحث عن ماهية الفضيلة ولكن ليس معنى هذا أن أفلاطون يبحث عن الفضيلة في سائر موضوعات الفلسفة سواء كانت رياضية أو طبيعية أو الهية بل أنه يعطينا مثالا عن التجاوب بين النفس والأشياء الفاضلة والجميلة ، ويبين أن ثمت ميلا أو تجاوبا بين النفس وموضوعها أيا كان ، كما نلاحظ في ميلنا إلى ما هو فاضل وما هو جميل ، وربما انتهى أفلاطون في محاورته ، إلى رد الكثرة إلى الوحدة ، وحين ذلك يكون الميل متجها إلى ماهية الموضوع ، الأوحد وهو الخير بالدات ، وهذا هو الهدف النهائي لطريق المعرفة الصاعد الذي يبدأ بأسلوب المعرفة عن طريق الدلالة اللفظية أو الأسماء .

ونحن إذا ناقشنا أساليب المعرفة وطرقها — التي سبق لنا ذكرها — فسنجد أن أول طرقها ، وهو الذي يقوم على الدلالة اللفظية ، إنما يستند إلى أساس اتفاقي بحبت ، فليس هناك ما يمنع من أن تسمى الدائرة خطاً مستقيما ما دمنا نتفق مسبقا على ذلك (١) وكذلك فإن التعريف وهو تركيب مؤلف من أسماء وأفعال ، ينطبق عليه مما ينطبق على الدلالة اللفظية ، وكذلك الأمر أيضا فيما يتعلق بالمعرفة القائمة على الصور المحسوسة ، فنحن نلاحظ أن الدائرة المرسومة ذات صلة وثيقة بالخط المستقيم من ناحية نقطها إذ أن النقطة هي مبدأ الخط ، وحينذلك نجد أن الدائرة المرسومة ستتضمن ما هو ضد لها أي الخط المستقيم ، وهذا يقدح في قيمة المعرفة عن طريق الصور المحسوسة ، فلن يكون لدينا علم كأمل بالدائرة إلا في الطريق أو المرتبة الخامسة للمعرفة حيث تنصب المعرفة على ماهية الدائرة أي على الدائرة في ذاتها وهي لا تتضمن أي تضاد (٢).

أما المرتبة الرابعة من المعرفة وهي المتعلقة بالنفس <sup>(٣)</sup> والتي تشمل العلم والعقل والرأى الصحيح ، فهي ناقصة أيضا .

<sup>(</sup>١) الرسالة السابعة فقرة ٣٤٣ ب .

<sup>(</sup>٢) م.س فقرة ٣٤٣ أ .

٣) الجمهورية س ٨٥٥ ب

والمراتب الأربعة سواء كانت متعلقة بالألفاظ أو بالتعريفات أو بالأجسام أو بالنفس فإنها جميعا تشترك في أنها خارجة عن الموضوع ، فهي تقترب من الموضوع وتدور حوله ولكنها لا تنفذ إليه ولا تعرض صورة كاملة له ، بل تقدم لنا نسخة ناقصة منه وصورة غير كاملة عنه لا تنظبق عليه (١).

ومن ثم فهى لا تؤدى بنا إلى معرفة ماهية الموضوع ، بل تقدم لنا مجموعة من الصفات المتعلقة بالموضوع فحسب ، وهذا ما يحدث في سير الجدل ، فأسلوب السؤال والجواب في المحاورة على الرغم من أنه لا يمدنا بمعرفة بعيدة عن ماهية الموضوع إلا أنها تعد مع ذلك معرفة غير كاملة به .

وإذن فقد اتضح أن الطرق الأربعة للمعرفة لا تعطينا سوى انعكاسات ناقصة عن الموضوع بحيث أنه لا يمكن لن يتدرج في هذه المراتب ويحصل على معرفة بها — أن يصل إلى علم كامل بالموضوع ، وهو ما تحققه المرتبة الخامسة للمعرفة . والحق أن اجتياز هذه المراتب والدرجات وحركة الصعود والنزول فيما بينما هي التي تولد في نفوسنا العلم الكامل الصحيح ، وليس هذا هو العلم الذي يوجد في المرتبة الرابعة ، ويشمل العقل والظن الصحيح ، بل إن هذا العلم الكامل هو الذي نحصل عليه في المرتبة الخامسة ، وأفلاطون يقصر لفظ "العلم" في الكتاب السابع من الجمهورية ، على الجدل وحده ، وعلى هذا فمن المكن الوصول إلى معرفة كامل عن الموضوع تبدأ بهذه الطرق الأربعة وتنتهي بالجدل ، ولكن كيف يتم ذلك وكيف تنجح هذه الطرق الأربعة للمعرفة ؟ وما هي شروط نجاحها ؟ .

يذهب أفلاطون إلى أنه حينما يحتدم النقاش بين متجادلين تحدوهم الرغبة الصادقة في متابعة الجدل بروح لا تشو بها الأثرة والغيرة فإنهم سيقابلون هذه العوامل الأربعة للمعرفة وهي : التعبير اللفظي والتعريفات والإذراكات الحسية على مختلف أنواعها ، ثم الإدراك العقلي أو الظن الصحيح . ولا يلبث بعد هذا " أن ينبثق - بصدد موضوع الجدل - نور الحكمة والعقل في شدة يمكن للقوى الإنسانية

<sup>(</sup>١) الرسالة السابعة فقرة ٣٤٢ ج.

احتمالها" (۱). وليس العقل هنا هو العقل الذى أشار إليه أفلاطون كعامل رابع ، بل لقد أصبح هنا مرتبطا بالحكمة ، وقد وصفه أفلاطون بأنه كالوحى الذى يتوج المناقشة الجدلية ، وهو فى حقيقة الأمر وحبى ونور مفاجئ ورؤيا تكاد تتحملها النفس فى صعوبة .

وإذن فالماهية أى الموضوع الكامل تلك التي يستعصى إدراكها على الفكر النظرى الجدل حيث يتعاقب السؤال والجواب ، إنما يتم إدراكها عن طريق جدل أسمى يعلو على المناقشات النظرية ، وهو ذلك النور الذي يتدخل فيوقف المناقشة ويتجاوزها ، وهذا الجدل الأسمى يتطلب أن تسبقه العوامل الأربعة للمعرفة. ولكنه ليس واحدا منها .

فالنفس إذن عن طريق الجدل الكامل تدرك الموضوع فى رؤيا مباشرة فلا تقف عند الصور الناقصة التى تقدمها العوامل الأربع للمعرفة التى تسبق الجدل ولا يتم للنفس هذا الإدراك إلا لأنها شبيهة فى طبيعتها بالموضوع ، وقد أصبحت الآن بعد وصولها إلى مرتبة الجدل الخالص لا يفصل بينها وبين الموضوع أى شىء .. وتصبح كذلك كالعين فى المرآة التى يتطبع عليها المرئى ، وهى فى نفس الوقت العضو الذى يبصر المرئى ، فالنفس تكون بالنسبة للموضوع كالقابل المستعد استعداداً تاما لقبوله ، أى أنها تقدم للموضوع جزعا الإلهى الأكثر شبها به .

ومن ثم فإننا نرى كيف تجمع العوامل الأربعة الأولى للمعرفة صفات الشيء شم لا يلبث أن ينشق نور الحكمة والعقل ، أى تحدث رؤيا مباشرة تكشف عن ماهية الموضوع ، وبمعنى آخر فإن المعرفة الاستدلالية لا تلبث في لحظة معينة أن تتحول إلى حدس (٢).

ولعلنا أن نتساءل عن طبيعة هذا الحدس أو الإلهام ، فهل يقدم لنا العلم الكامل ، وهل يختلط مع حدود البحث الجدلي ؟

يقول أفلاطون في الجمهورية " إن رؤية الموجود والجزء الأشد استنارة في الموجود ، لا يعني أن هذه هي المرحلة الأخيرة في المعرفة فإنه بعد أن نصل إلى

<sup>(</sup>١) الرسالة السابعة فقرة ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) الجمهورية الكتاب السابع فقرة ١٨٥ ج. .

المبدأ الأخير يجب أن يعود البحث فيتجه إلى النتائج التي تصدر عن هذه المبادئ ، أي يجب أن نعود فنسلك طريق النزول إلى النتائج الأخيرة (١) .

ومعنى ذلك أننا سنعود بحركة تراجعية إلى المعرفة الاستدلالية أى إلى مجال اللغة - حيث تلعب العوامل الأربعة للمعرفة دورها ، ومن بينها العلم النظرى إلا أنه لن يكون في هذه المرحلة علما ناقصا كما كان في مرحلة الصعود من حيث أنه أصبح مرتبطا في مرحلة النزول بإدراك الماهية التي انتهت إليها مسيرة المعرفة الصاعدة .

و إذا كان الجدل الصاعد والنازل هو الذى يرسم طريق النفس فى كشفها عن الحقائق، فهل يمكن القول بأن الصور الأربعة للمعرفة تطابق مسيرة الجدل بنفس ترتيبها الذى أشرنا إليه ؟

والواقع أنه يجب أن نقابل هذه الصورة بعضها بالبعض الآخر ، وذلك بأن نصعد أو ننزل من الواحدة منها إلى الأخرى ، ولا يعنى ترتيبها الذى ذكرناه : ابتداء من التعبير اللفظى ثم التعريف ثم الصور المحسوسة ثم المعرفة المرتبطة بالعقل وبالظن الصحيح ، لا يعنى هذا أن ثمت نظاما متدرجا فيما بينها لا يتغير ترتيب حلقاته .

ولنرجع إلى نص أفلاطون فى الجمهورية (٢) لبيان ذلك حيث يذكر أنه لكى نتناول الأمور المعقولة بالدراسة نجد النفس مضطرة إلى أن تستخدم الإشارات الحسية كصور وأن تلجأ فى البداية إلى الفروض .

فسئلا الهندسي حينما يأخذ الدائرة المرسومة المحسوسة كصورة تشبه (<sup>۳)</sup> الدائرة بالنذات ، فإنه ينضع هنا فرضا مؤداه أن الدائرة شكل أطرافه ذات أبعاد متساوية من مركزه ، هذا الفرض الأول الذي لا يفسره الهندسي هو التعريف .

وحينما تتحقق صحة هذا الفرض فإنه يستنتج منه خصائص الدائرة وصفاتها وليس ماهيتها ، وهو بعمله هذا يؤلف علما غامضا ناقصا يلحق بالصورة الرابعة للمعرفة ، ومن ثم فإن سير البرهان الهندسي يكون كالتالى : صورة محسوسة

<sup>(</sup>۱) م . س الكتاب السادس فقرة ۱۱ه ب.

<sup>(</sup>٢) الجمهورية الكتاب السادس - ص ١٠ه ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> (م. س) الكتاب السادس -- ص ۱۰ ه د .

فتعريف، فعلم ناقص ، وكذلك يسلك الجدل إلى أن يصل إلى التعريف الفرضى ولكنه بدلا من أن يستنتج — أى يحاول الحصول على النتائج — فإنه يصعد بالتدريج من فرض إلى آخر (١) . حتى يصل إلى " مبدأ الكل " (٢) .

أى إلى الجزء الأكثر نورا من الموجود (<sup>1)</sup> وهو الماهية (<sup>1)</sup> ومن هنا فقط يعود إلى النزول لكى يحصل على النتائج ، أى على العلم الكامل .

وهكذا نجد الجدل يمر بالمراحل التالية:

صورة محسوسة صورة محسوسة definition
تعريف Essence
ماهية Science

هذه هي إذن درجات المنهج الجدلي وهي تشير في نفس الوقت إلى الأقسام التي تؤلف في مجموعها بنية المحاورة أو تركيبها الجدلي الذي اشار إليه أفلاطون في محاورة "السياسي" ليضع أمام المتجادلين خطة وأسلوب سيره ، وكما نرى يخضع تركيب المحاورات الأفلاطونية لهذا المنهج .

ولكننا نرى أن مراحل سير الجدل لا تتضمن جميع صور المعرفة التى أشرنا إليها ، كالتعبير اللفظى أو العلم أو الظن الصحيح ، والواقع أن هذه الصورة موجودة في سير الجدل ، ولكنها لا تؤلف مراحل قائمة بذاتها ، ونحن نجدها حينما نحلل المحاورة ، ويمكننا تحديد وظائفها في المنهج الجدلي ، فيجب إذن أن نشير هنا إلى أنه على الرغم من أن صور المعرفة هي التي أدت بنا إلى اكتشاف مراحل سير الجدل ، إلا أنه ليس من الضرورى أن توجد كل هذه الصور في مراحل الجدل بشكل حاسم ، ذلك أنها تستخدم فحسب بل في عملية الصعود والنزول للوصول بقدر المستطاع وبصعوبة إلى عتبة العلم ، أي أن كل هذه الصور إنما تعمل للتوصل إلى

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> (م، س) الكتاب السادس- ص ۱۱ ه د .

<sup>(</sup>۲) (م سُ) الكتاب السادس – ص ۱۱ه ب.

<sup>-</sup> ( م.س) الكتاب السادس- ص+ ه+ ، -

<sup>(</sup>٤) (م. س) الكتاب السادس -ص ٥٠٩ ب.

إدراك الماهية . وقد يتعطل سير الجدل ويواجه مزائق صعبة بسبب سمات المتجادلين وأمزجتهم العقلية والأخلاقية .

ولهدذا فإن أفلاطون يشير إلى ضرورة وجود مرشد كسقراط أو غيره لكى يضمن سير الجدل حسب المنهج. فهو يناضل ويبذل جهدا شاقا لكى تسير المحاورة وفقا للمنهج، وهذا هو معنى قولنا بأن المحاورة تتخذ صورة الدراما الفلسفية.

على أننا يحب أن تشير إلى صورة كاذبة خاطئة من المعرفة الظنية وهي تلك التي تسبق المعرفة الظنية الصادقة التي تقوم على الصور المحسوسة ، وهذا النوع من المعرفة هو المعرفة التخمينية القائمة على خداع الحواس Illusion ، ويبدوا أنها لا تعد مرحلة من مراحل سير الجدل ، بل تعد من قبيل المعرفة المسلم مبدئيا .

وسنرى تفصيل ذلك في استعراضنا لمراتب المعرفة عند أفلاطون .

# (ب) مراحل سير الجدل:

بعد أن تبين لنا مدى ارتباط الحدل بمراتب المعرفة، وعرضنا لمراحل الجدل في إيجاز، يجب أن نستعرض سيره في صعوده ونزوله. أى في حركته الدائرية.

# ا العدورة المحسوسة: Image -۱

إن عالم الصور المحسوسة إنما يجذب النفس نحو الكيفيات والصفات ويبعدها عن الماهيات ، وهو عالم ملئ بالأشياء الجميلة وكل شيء فيه يغرينا بالتسليم بأنه حائز على الجمال الحق .

وهذا العالم أيضا هو عالم الآراء الظنية التي لا حصر لها والتي تتغير ولا تثبت على حال ويعارض بعضها البعض الآخر. وكذلك فهو عالم يروج فيه إدعاء القيم الكاذبة التي تتوارد لكي تشبع رغباتنا المشتعلة التي تلح في طلب كل ما هو جميل من الأشياء ، ولا تلبث أن تربطه بقيمة نفعية فتصفه بأنه مفيد وملائم ، على

<sup>(1)</sup> Shaerer, la question Platonicienne, Memoire de L'univ de Neu-chatel 1938; pp,135 Voir ausi Festugiere. Contemplation et vie Contemplative

أن ثمة موجودات فى عالم الصور المحسوسة تنطوى على أثر من الجمال المحسوس بقطع النظر عن ميولنا نحوها ، وكلفنا بها المشوب بالنظرة النفعية وقد يرتبط بعضها بنظام أسمى للقيم وبصلة وثيقة بمعنى الجمال .

# Definition -۲ ( التعريف )

ويمكن أن تتجاوز عالم الصور المحسوسة باعتباره بداية طريق الصعود وأنه مرحلة لابد منها للسير في طريق الإدراك ، ولا شك في أن النظرة الشاملة إلى أي شيء إنما تعتبر كشفا لهذا الشيء واستلالا عليه في نفس الوقت ، وبينما يركب الاستدلال هذا الشيء بشروط معينة ، نجد الكشف يرفع عن الشيء كل ضرورة منطقية ويضفي عليه يقينا أسمى ، وعن طريق الكشف والاستدلال يتكون التعريف ، ذلك التعريف الذي لا نؤلفه عن طريق العودة إلى عالم الحس ، بل نتجه إلى أعلى لإتمام تأليفه .

# : ( äwbl ) Essence -r

وهنا نجد أننا نصل إلى إدراك الماهية في جو خالص من الانفعالات والميول العاطفية ، وأننا نتجه إلى المبدأ الشرطى الذي يؤسس وجود الأشياء جميعا حيث نرى الموضوع الأسمى أو الخير بالذات ، هذا الخير الذي لا يمكن أن يخضع لأي صيغة شفوية أو مكتوبة " فأفلاطون نفسه لم يستطع أن يعرف الخير بأسلوب الحوار بل نجده يشير إليه إشارات رمزية فحسب ، فهو يطابق بين الخير والشمس ذلك الخير الذي يوجد الأشياء المعقولة ويحفظها .\*\*

ولكى تكون لدينا فكرة مطابقة عن القوة التى أوجدت هذا الكون ، يتعين أن يكون لدينا فكر يمكنه أن يربطنا بالفعل الصادر عن الخير ، هذا الخير الذى يتجلى فى صور متعددة ، ويكفى ظهوره فى أى صورة من هذه الصور لإلقاء الضوء عليها وإيجاد الحلول الصحيحة للمشاكل الجزئية على وجه العموم من حيث أن الخير هو علة الفكر والعمل .

ونجد أفلاطون — في محاورتني السياسي والسفسطائي — حينما يصل الحوار إلى أعلى ذروة ، يقرر مشازكة المثل في الأجناس العليا حتى يتيح لهذه المثل فرصة الاتصال الأقرب بالخير ، وبذلك تتوطد دعائم الفكر ، وكذلك يصبح العمل

قائما على أسس راسخة ومستندا إلى "نسبة عادلة " ولاسيما في مجال الفنون أو في الفن السياسي بصفة خاصة .

وعلى الرغم من أن المعرفة تأخذ طريقها ابتدأ من الموضوع إلا أننا يجب أن نهمل هذا الموضوع بعد ذلك لكى نصعد إلى المبدأ الأسمى وهو أساس الفكر والعمل ، وكل مشكلة جزئية إنما تقودنا إلى هذا المبدأ أو المنبع الذى تستضىء بنوره جميع الموضوعات، ولاشك أن تكرار الصعود إليه إنما يعد تدريبا على الجدل الذى نستخدمه فى المواقف الخطابية وفى البيان وفى الحياة السياسية على وجه العموم وفى قمة الصعود أى فى المرحلة الأخيرة من الجدل تتحقق تماما من أن هدفنا الحقيقى لم يكن المعرفة أو العمل بل الوصول إلى هذا المبدأ فحسب ، وهذا المبدأ أى الخير بالذات هو الحق والخير والمنفعة الدائمة واللذة المبهجة مجتمعة معا فى وحدة ذاتية بحيث يتعذر الفصل بين هذه الصغات المتعلقة بالخير الأسمى إلا فى مجال الصور المحسوسة ، وكلما أمعنا فى الصعود إليه كلما تكشف خلال الطريق تدريجيا استمرار وحدة هذه الصفات وترابطها فى الوحدة

فالخير هو الواحد ، وهو واحد لأنه خالق جميع الأشياء التى تصدر عنه ، وهو واحد بالنسبة للصور التى يسبغ عليها الحقيقة ويمنحها القدرة على أن تعرف ، وهو واحد أيضا بالنسبة للمحسوسات التى يدخل الوحدة على صورها .

إن كمل شيء يصدر عنه ، و إذا أردنا أن نصل إليه فإن كل شيء يمكن أن يساعدنا في الوصول إليه ، كما يمكن في نفس الوقت أن يكون عقبة في الوصول إليه ، وإن أي موضوع نستطيع أن نبدأ منه الصعود إليه ، فإن كل شي من الممكن أن نبدأ منه الصعود إلى الخير ، ولكن هناك طائفة من الصور السامية أو المفضلة وهي التي تأسرنا وتستثير انتباهنا فنبدأ منها رحلة الصعود .

والصور المحسوسة في مختلف مستوياتها لا تسمح بجلاء الرؤيا للنموذج أو للمثال بل كثيرا ما تحجبه عنا ، بسبب العوائق التي تتمثل في الكثافة الحسية لكل ما هو محسوس ، ويصبح من الضرورة لكي تتكشف لنا هذه العلة الوحيدة لكل ما هو موجود (أي المثال) أن نحظى بتدريب عقلي وأخلاقي. ذلك أن الصعود إلى هذه المبادئ ثم إلى المبدأ الأوحد وهو الخير بالذات عن طريق عملية التوحيد

التدريجية للمحسوسات وللصور على كافة أنواعها إنما يتطلب أسلوبا معينا للمجاهدة والتطهر ، ويجب أن نشير بهذا الصدد إلى أن كثروة التشبيهات التى يصف بها أفلاطون الواحد في محاوراته وأقواله المدونة لا تعنى التسليم بوجود كثرة صفات في ذات الواحد ، فقد حسم أفلاطون هذه المشكلة في أقواله الشفوية هنا دلل على الوحدة الرياضة الكاملة للواحد ببراهين واستدلالات رياضة بحتة .

#### 3- Ibla:

إن الماهية التي أدركناها عن طريق الاستدلالات هي التي تنصب على النتائج وتمنحها اليقين التام والصحة المطلقة .

وفى مسيرة النزول نلاحظ أن الجدل يتخذ اتجاهين : اتجاه عقلى وآخر أخلاقى والأول ينصب على حل المشكلة موضوع البحث أما الثانى فإنه يرشدنا فى سلوكنا العملى . ولا تنشأ مطلقا أى ثنائية فى الجدل النازل نتيجة لهذين الاتجاهين، ومثال ذلك ما نجده فى "الجمهورية" بصدد مشكلة "العدالة" فهذه المحاورة تعرض لمشكلة العدالة وتحاول إيراد الحلول المكنة لها من الناحية العقلية كموضوع مطروح للبحث وفى نفس الوقت تحبذ السلوك العادل وتدعونا إليه .

يقول أفلاطون "إن سير الجدل يقف عند صورة معقولة وليس عند صورة محسوسة ، ولكنه ينزل إلى عالم الصور المحسوسة ، ذلك لأن هدفه الأساسى هو أن ينير جوانب هذا العالم المحسوس حتى يسمح لنا بإنجاز المعرفة والعمل . إننا نستطيع على وجه التقريب أن نميز بين هدفين للجدل : صعود إلى الخير ، وعودة وإلى الكهف ، وهذا يحدث فى الحياة الحاضرة الفيلسوف التى يتعاقب فيها التأمل والعمل أو ربما يتلازمان ".

"إن الجدل هو العمل الوحيد الجدير باسم العلم ولا يمكن أن يرجع الجدل إلى مناهج العلوم الغامضة أو يقارن بها ، على الرغم من أنه قد يستعير منها بعض الخطوات وخصوصا النظر إلى الأشياء من وجهة نظر تاريخية".

وكما أن الخير يوجد جميع الأشياء فكذلك الفيلسوف الذى تنصب معرفته على هذا الموضوع الأسمى يجب أن يفسر جميع الأشياء ، وهو يدرس العالم الطبيعى، لا كما يدرسه العلماء ، بل لكى يصل إلى علته الأخيرة أى الخير ،

والمحاورات كلمها فيماعدا محاورة تيماوس لا تنصب على موضوعات العلوم الأخرى بل تتجه إلى معالجة مشاكل تتعلق بالقيم التي يدعى الناس جميعا أنهم على علم تام بها ، ولهذا فإن الفلسفة الأفلاطونية تعتبر كعلم للقيم ، ونجد أن العلوم المختلفة إنما تصلح في هذا المجال كمقدمات للتدريب فحسب تساعدنا على تفسير الأشياء وخصوصا في مرحلة الجدل النازل ولكن هذا كله إنما يتم على ضوء معرفتنا بالخير.

ويحشد أفلاطون أساليب ومناهج مختلفة فى محاوراته ولكن الأسلوب الوحيد الذى نستطيع أن نطلق عليه اسم " المنهج الجدلى " هو الذى يصف لنا حركة المعرفة خلال المراتب الأربعة التى ذكرناها ، وهذا المنهج الذى يتكرر استخدامه فى المحاورات المختلفة إنما يعد تعبيرا عميقا عن الفكر الأفلاطونى — أنه يستمر حقا عن طريق الصعود والنزول وكذلك عن طريق النظر الكلى والقسمة ولكن كل هذه العمليات لا تصل بنا وحدها إلى المقصد الأسمى أى الخير بالذات ، فالسمة تشير فقط إلى طريقين فحسب : الكهف والشمس — الظلام والنور — ما له قيمة وما ليس لمه قيمة ، وهمى تصل دائما فى تحليلها الأخير إلى موضوع البحث والموضوع الأسمى أى الخير ولكنها لا تمنحها معرفة تامة به ، إذ أن ذلك إنما يتم عن طريق الحدس .

أما النظرة الكلية الشاملة فإنها توحد بين الصور المحسوسة ثم توحد بين الصور المعقولة أى المثل وتصل في النهاية إلى صورة واحدة ثم إلى الخير . لهذا يجب أن ننظر إلى الصور المحسوسة ثم إلى الصور المعقولة باعتبارها لا شيء بالنسبة إلى الخير ، ومن ثم فإننا خلال هذه النظرة الشاملة نفقد الموضوع المحدد الذي نبحث عنه لكي نكتشف الموضوع الأسمى وهو الخير أي موضوع البحث النهائي .

وكأن سير الجدل هنا إنما يمثل نوعا من التجريد الذي يتقدم صاعدا بالتدريج متجها إلى الوجود في سعته وامتلائه وتمام حيويته الدافقه ، ويبدو أن الصعود والنزول إنما يعبران عن حركة دائرية تختلط فيها نقطة الانطلاق مع نقطة الوصول ، ويتبدى من خلالها نشاط عقلى مزدوج يتراءى في ثناياه اتجاه إلى أعلى أي إلى المصدر . ثم عودة ثانية إلى العالم المحسوس ، والصعود صعب ملى ، بالعقبات ولكنه يتطلب — بصورة جلية واضحة — استجابة النفس التامة لدعوة المخلص أو

'المحرر أو المرشد الذى يأخنذ بيدها فنى طريق النجاح ، حيث أن التقدم فى هذا الضمار إنما يتسم بطابع التسليم والانقياد التام لهذا المرشد الروحى .

وعلى الجملة فإن هذا الصعود يوصلنا إلى المنبع بينما نجد أن النزول يعود بنا إلى هذا العالم بعد أن نكون قد أوصلناه إلى مبدئه وربطناه به وأحسسنا بأنه يستحق رغم مرتبته الدنيا أن يستقبل نوعا من الضياء والإرشاد .

وربما اتخذ من الجدل ناحية أخرى طابع الخداع ، فإن كل ما هو فى العالم الحسى يتخذ موقفا معا كسا لنا لكى يخدعنا ويضللنا ليشوه معرفتنا بالخير ، ويتقدم الجدل لكى ينتصر فى هذه المعركة ، وذلك بأن يكرس أسلوبه ونشاطه فى خدمة الخير فيحاول إغراء من هم من الكهف وذلك باستعمال جميع وسائل الإغراء الماكرة التى تعد خداعا فى نظر أهل الكهف بينما تعد فى ذاتها عملا عادلا شريفا، لأن الخداع هنا موجه لمصلحة العبيد المقيدين بالسلاسل فى الكهف الذين لا يدركون لأول وهلة أن هذا العمل إنما هو لمصلحتهم ويعتقدون فى أول الأمر أن الصعود هو نوع من الغش والخداع وأن هذا الغش يقوم به الجدل .

وهذا التواطؤ أو الموقف المعاكس الذى يصدر عن كل ما يحيط بنا من موجودات في العالم الحسى ، إنما يستمر طوال حياتنا ، ولهذا فإن الجدل أيضا يجب ألا يكف عن سيره وعن صراعه الدائم مع كل هذه المعوقات التي تعترض الصعود ، وهذا ما يبدو واضحا في جميع المحاورات .

ولما كمان هدف الجدل في سيره خلال المحاورات وخلال حياتنا كلها هو أن يصل بنا إلى الخير ، وكان الخير مرتبطا بالحق ، إذ أن الدعوة إلى الخير أو إلى الفضيلة تتضمن الحث على الفلسفة والتفلسف أى طلب الحق ، وكان الحق والخير مرتبطا بالجمال، فإنه يتعين أن يشتمل الجدل على هذه القيم الثلاث أى الحق والخير والجمال، وتكون المحاورات بذلك تمرينات أو تدريبات عقلية تتيح لنا فرصة الوصول إلى درجة أكثر سمواً و قدرة على الجدل .

# ج - مثال للجيل من محاورة "الجمهورية":

يقدم لنا أفلاطون صورة موجزة للجدل في الجمهورية وذلك في أسطورة الكهف التي أشرنا إليها في موضوع سابق ، ويتضح من هذه الصورة أن الجدل ليس مناقشة لفظية على طريقة السفسطائيين أو محاولة منطقية لتعريف الكليات على طريقة سقراط فحسب ، بل هو حياة النفس في تدرجها من المحسوس إلى المعقول ، ثم أنه في آخر الأمر علم ، بل أعلى صورة للعالم ، فهو المنهج الذي يرتفع بالعقل من التجربة الحسية إلى الماهيات المعقولة دون الاستناد إلى المحسوس أو بمعنى آخر هـو العلـم الـذي يـبدأ بتقصى المحسوسات ثـم يـصل عن طريقها إلى المبادئ الأولى الدائمة ، وهذه المرحلة هي مرحلة الصعود في "الجدل" ، وهي تبدأ من عالم الظواهر المتغيرة وتنتهي إلى عالم المثل ثم تصعد إلى قمة هذا العالم أى إلى " الخير بالنات " ، ويطلق لفيظ الجدل - بصفة خاصة - عند أفلاطون على درجة المعرفة التي تصل إليها النفس عند اكتشافها لعالم المثل وللخير بالذات . أما المرحلة الثانية من الجدل فهي الحركة النازلة للنفس لربط المعقول بالجزئي المحسوس ، وتبدأ من الموجبودات الدائمة أي المثل لتسير في حبركة تبراجعية عكس الحركة الصاعدة، وتعنود أخيرا إلى الأشباح المتغيرة أي المحسوسات ، وغاية الجدل في مرحلته الأولى — وكما يتضح لنا محاورة فيدون — هي إرجاع كثرة المحسوسات إلى مبدأ واحد معقول هو " المثال" أما في المرحلة الثانية فإن الجدل يقوم بعملية تأكيد وإثبات لصحة مرحلة الجدل الأولى ، التي استخدمها أفلاطون للتدليل على صحة منهجه الفرضى ، إذ أنه كما سنرى في كلامنا عن هذا المنهج - يضع فرضا أوليا هو "وجود مثال معقول" ثم يحاول أن يبرهن على صحته عن طريق الصعود إليه من عالم الكثرة أى عالم المحسوسات المتغيرة .

### ثانيا: درجات المعرفة وموضوعاتها:

تبين لنا أن حركة الفكر الجدلى الصاعد والنازل تنصب على موضوعات تختلف في درجة قربها من الحقيقة أو بعدها عنها . ويحاول أفلاطون في نهاية

الكتاب السادس من الجمهورية (١) تحديد موضوعات المعرفة والعمليات الذهنية الأربع المقابلة لها فيقول: إننا إذا قسمنا خطاً إلى جزئين متساويين فإن جزءا منهما سيمثل العالم المحسوس وجزءا آخر سيرمز إلى العالم المقول ، فإذا تناولنا الجزء الأول الخاص بالعالم المحسوس ووضعنا في اعتبارنا اختلاف الأشياء المحسوسة في درجة الوضوح والتميز ، فإن هذا الجزء من الخط (٢) سينقسم بدوره إلى قسمين : أحدهما يمثل الصور المتخيلة أو الوهمية Images ، أما القسم الثاني من القسم الخاص بالمحسوسات ، فهو يشمل الموجودات الحية والنبات ، وكذلك موجودات الضاعات والفن التي يصنعها الإنسان ، والقسم الأول من هذا الجزء الخاص بالمحسوسات يتضمن صورا : إما أن تكون ظلالا أو أشباحا تظهر على صفحة الماء ، أو على سطح الأجسام الشفافة الملساء اللامعة وغيرها من الأشياء المشابهة ، أي أن هذا القسم يختص بخداع الحواس وبالظلال الناتجة من انعكاس المحسوسات ، وإذن ففي الجزء الخاص بالعالم المحسوس نجد نوعين من انعكاس المحسوسات ، وإذن ففي الجزء الخاص بالعالم المحسوس كالظلال والأشباح ، ومعرفة أخرى تتعلق وإذن ففي الجزء الخاص بالعالم المحسوس كالظلال والأشباح ، ومعرفة أخرى تتعلق بهوجودات كالإنسان والحيوان والنبات

اختلف الآراء مند العصر القديم تقسيم الخط المعبر عن موضوعات المعرفة ، فالبعض يقول إن عبارة أفلاطون تشير إلى تجزئة الخط إلى قسمين متساويين والبعض الآخر يُوكد أن أفلاطون يقصد تجزئته إلى قسمين غير متساويين .

ويرجع هذا الإشكال إلى طريقة كتابة الكلمة اليونانية التي تعنى التساوي أوعدم التساوي

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> وعلى الأخص ص 110 وخاتمه الكتاب السادس .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الخط الذي يوضح موضوعات المعرفة

وينتقل أفلاطون بعد ذلك إلى الكلام عن الجزء الخاص بالمعقولات — من الخط الذى افترضه — فقسمه بدوره إلى قسمين : القسم الأول — يتضمن المعرفة الرياضية وفيه تكون موضوعات المعرفة هى الموضوعات ، الرياضية التى يطبق فيها المنهج الفرضى، وهذا كما هو الحال فى العلوم التى تقوم على الفروض النظرية كالهندسة، ولا يبرهن فيها على المبادئ، وفى هذه المرحلة ينتهى البحث إلى ضرورة الصعود إلى شيء هو " بالذات"، فيكون ثمت مثلث بالذات أو مربع بالذات، وبعد أن تصل النفس إلى هذه المرحلة تتخطاها إلى المرحلة الخيرة ، وهكذا فإن النفس — تتأدى من الفروض إلى المبدأ المطلق دون اعتماد على الصور الرياضية وفى هذه المرحلة الأخيرة تكشف النفس — عن طريق الجدل — المعقول الخاصة وهى المثل، ثم تنتقل منها إلى قمة الوجود وهو "الخير" ثم تعود إلى العالم المحسوس ، وإذن فالجدل يرتبط بصفة قمة الوجود وهو "الخير" ثم تعود إلى العالم المحسوس ، وإذن فالجدل يرتبط بصفة خاصة بعالم الماهيات المعقولة أى بالمثل، تبين لنا إذن من هذا المثال الذي يورده أفلاطون أن هناك قسمين رئيسيين للمعرفة يتعلقان بقسمين من الموضوعات :

أما النوع الأول من المعرفة فهو المعرفة اليقينية أو العلم ، وموضوعاته المثل أى المعقولات السفلى ، ويتم إدراك المعقولات السفلى ، ويتم إدراك المثل عن طريق الجدل ، أما إدراك الموضوعات الرياضية فيتم بالاستدلال الرياضى الذى يقوم على المنهج الفرضى وهذه معرفة وسطى بين الظن والتعقل .

<sup>=</sup> وهي إما أن تكتب هكذا avica فيكون معناها عدم تساوى جزئي الخط ، أو تكتب هكذا ، âvioa، ويكون معناها حينند تساوى الجزئين .

ويـرى كـل مـن ستالبوم وريختر ودوملـر أن الكلمـة تشير إلى النساوى أمـا شنايدر وشتينهارت وآدم ، فإنهم يقولـون بعدم تساوى الخطين تبعاً لدرجـة الجلاء والوضوح ، فالمعقـولات يجب أن يمثلها القسم الأكبر من إلخـط بينما المحسوسات يجب أن تكون في جزئه الأصغر لأنها أقل وضوحا منها (راجع ص ١٤١ - ١٤٣ من ترجمة محاورة أفلاطون لإميل شامبرى) .

ويبدو أن القول بقسمة الخط إلى جزئين متساويين له ما يبرره في مذهب أفلاطون من حيث أن المذهب يجعل العالم الحسى ومكونات عالم المعقول أو بمعنى آخر يساوى بين مكونات العالم الحسى ومكونات عالم المعقول، لا من حيث الطبيعة والنوع، بل من حيث أن كل موجودات العالم المحسوس لها نماذج في العالم المثل.

ولهذا فقد رأينا أن تأخذ بالرأى القائل بتساوي الخطين .

أما القسم الثانى للمعرفة ولموضوعاتها عند أفلاطون ، فهو قسم المعرفة الطنية وموضوعاته فى العالم المحسوس ، فمنها موضوعات الحس ومنها الانعكاسات أو الظلال التى تنتج عن الموضوعات الحسية ويتدخل فيها خداع الحواس . ومنهج معرفة هذا النوع من الموضوعات هو " التخمين " وعلى هذا يصبح لدينا قسمان رئيسيان للمعرفة يتفرعان على أربح درجات :

١- الجدل . ٢ الاستدلال الرياضي .

٣- الاعتقاد . ٤ - التخمين .

ولدينا أيضا أربع موضوعات للمعرفة وهى :

١- المعقولات الخالصة أو المثل . ٢- موضاعات الرياضة .

٣- موضوعات الحس . ٤- الأشباح والظلام .

وفى قمة الوجود نجد الخير بالذات رئيس عالم المثل؛ والموضوع الأسمى للمعرفة .

وإذن فنحن نجد نفس التدرج الملاحظ بين صور الفكر يتحقق في صور الوجود المقابلة لها ، فنجد مثلا أن العالم المحسوس يعتبر شبحا بالنسبة للحقائق العليا ، وتعتبر الظلال والانعكاسات أشباحا بالنسبة للمحسوسات الحقيقية ، وكذلك الموضوعات الرياضية فإنها تعتبر صورا خيالية بالقياس إلى المعقولات العليا . والرسم التالي يوضح هذا التقابل والتدرج بين درجات المعرفة وموضوعاتها .

ثالثا: المنهج الفرضي:

سبق أن ذكرنا أن أفلاطون قد استحدث مرحلة الجدل الصاعد للتدليل على صحة منهجه الغرضى أن صحة منهجة الغوضى أن صحة الفرض الأول الذى وضعه وضعا بدون برهان ، وهو " وجود مثل معقولة " تكون هى الحقيقة والأصل لموجودات العالم المحسوس ، وسنحاول وهنا أن نوضح بالتفصيل ماذا يقصد أفلاطون بالمنهج الغرضى أى الاستدلال الرياضى ، ومن المعروف أن أفلاطون أشار أول مرة إلى هذا المنهج فى محاورة مينون (١)، وذلك أنه لما رأى أن المعانى التى يوردها سقراط تعبر عن فكرة خالص مجرد لا علاقة له بالمحسوس ، اتجه إلى استعارة المنهج الفرضى من الرياضيات لكى يربط المحسوسات بالمثل أى بالمعانى أو الكليات السقراطية ، وهذا المنهج منهج تحليلى يستعمله أفلاطون للصعود بواسطته من الشروط إلى الشرط دون أن يبرهن على صحة ألشرط أو يثبت إمكان تحققه محاولا بذلك أن يوجد علاقة تلازم منطقى بين قضيتين، وإذن فهو فى صعوده من الشروط إلى الشرط لا يحاول أن يبرهن على الشرط أو أن يثبت وجوده ، ذلك أن تحقيق هذا الشرط يتطلب الاستعرار فى هذه العملية واعتباره مشروطا بشرط آخر وهكذا .

ويقول أفلاطون بهذا الصدد أنه يفترض منذ البداية الصيغة التي يعتقد أنها أكثر صلاحية من غيرها ، ثم يسلم بصحة ما يتفق مع هذه الصيغة ويعتبر ما لا يتفق معها غير صحيح وهكذا إلى أن يصل إلى البرهنة على هذه الصيغة التي سبق له أن وضعها وضعاً بدون برهان ، وسيصل إذن بفضل هذه الصيغة إلى إثبات وجود المثل وقد استعار أفلاطون هذا المنهج من الفيثاغوريين ، ولذلك فإنه يسمى " بمنهج المهندسين " وفيه نقترض أن المشكلة محلولة وأن المجهول معلوم ، ثم نتابع الاستدلال على أساس فرض نتتبع نتائجه في تسلسل محكم .

وهذا المنهج يختلف عن إلهامات الشعراء التي تأتي عن طريق الصدفة أو الإلهام الإلهام الإلهام . و إذا أردنا تطبيقه على إدراك المثل أو إثبات وجودها إننا نفترض ابتداء أن هناك " جمالا بالذات" أو "شيئا كبيراً بالذات" ثم نحاول أن نعدد الأشياء

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مينون فقرة ۸۷ .

الجميلة ، وسيتضح لنا أن هذه الأشياء ليست هى الجمال بالذات ، لأن كلا منها لا يحتوى على المعانى الكاملة الموجودة فى الجمال بالذات، وسنصل فى النهاية إلى القول بأن هذه الأشياء الجميلة تشارك فى الجمال بالذات، أما إثبات وجود الجمال بالذات فهو موضوع آخر ، ويمكن إثباته إذا افترضنا أن الجمال بالذات مشروط لشروط أخر وهو ( الخير بالذات ) أو " مثال المثل " وهكذا (١)

#### رابعا: التذكر والمعرفة:

تبين لنا خلال عرضنا لدرجات المعرفة وأسلوبها عند أفلاطون أن أى معرفة إنما ترجع إلى ذكريات تحفظها النفس مما سبق لها أن شاهدته أثناء وجودها فى العالم المعقول وقبل أن تحل فى البدن ، تتكون عملية التذكر إذن هى الأساس الأول للمعرفة عند أفلاطون ، ومن شروط هذا التذكر مثول المحسوس أمام الحس فتتذكر النفس شبيهه الذى شاهدته فى العالم المثالى ، وعلى هذا فإن نظرية التذكر الأفلاطوني تعد من أهم الأسس التى تقوم عليها المثالية عند أفلاطون ، إذ أنه بواسطة هذه النظرية أمكن البرهنة على وجود المثل فى عالم آخر وهو الموضع الذى شاهدته فيه النفس ما تتذكره فى العالم الأرضى ، وكذلك أمكن بهذه النظرية البرهنة على خلود الروح .

وتجد أصل هذه النظرية في المنهج السقراطي " الذي أشرنا إليه في موضع سابق حيث نجد سقراط يطبق أسلوب التوليد ، الذي يوجه فيه الأسئلة إلى شخص آخر بطريقة منظمة تجعله يستخرج من نفسه حقائق كانت موجودة في نفسه دون أن يستعر بوجودها لديه ، وقد أوردنا تلك الصورة الأولية لتجربة التذكر الإبستمولوجية كما يعرضها أفلاطون في مينون ، حيث يكتشف (عبد) — بمساعدة أسئلة يوجهها إليه سقراط — حقائق هندسية ،على الرغم من أنه لم يكن قد تلقي أي دراسة عملية قبل ذلك ، وبهذا يثبت سقراط أن التذكر هو المصدر الوحيد للمعرفة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (م.س) نفس الفقرة .

لا شك أننا هنا أمام اكتشاف لحقائق قد عرفناها من قبل فى وجود سابق على الوجود الحسى ، وأن كلامنا قادر على أن يقوم بهذه التجربة لو وجهت إليه الأسئلة بطريقة منتظمة ، نحن نفترض إذن وجود هذه الحقائق فى عالم سابق على العالم الحسى ، لأننا قد تأكدنا من أن هذه المعارف لم تصل إلينا فى فترة من فترات وجودنا فى العالم الحسى . ويذكر لنا أفلاطون بهذا الصدد (۱) أن بعض الكهنة يتحدثون عن وجود سابق النفس ، ونحن نعرف أن هذه الإشارة واضحة إلى معتقدات الأورفيين والفيثاغوريين ، ويستطرد أفلاطون قائلا أنه إذا كان الأمر كذلك فلماذا لا تكون النفس قد حفظت ذكريات غامضة لمعارف مكتسبة قبل الميلاد ، وأن توجيه الأسئلة يوقظ هذه المعارف ، وبهذا الحل الذى يقوم على مبدأين : الأول مستمد من المنهج السقراطي ، والثاني يرجع إلى آراء الفيثاغوريين والأورفيين صمستمد من المنهج السقراطي ، والثاني يرجع إلى آراء الفيثاغوريين والأورفيين ان نحدد أصول المعرفة الإنسانية ، وفي هذه المعرفة القائمة على التذكر نجد أن العقل يأتلف مع المعتقدات الدينية لكي يقدما نوعا من الفلسفة الصوفية التي ان العقل يأتلف مع المعتقدات الدينية لكي يقدما نوعا من الفلسفة الصوفية التي النوس العلم وترسم في نفس الوقت معالم الطريق لتطهير النفس وخلاصها .

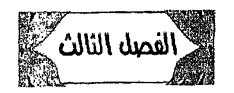
ومن ناحية أخرى إذا كان التعلم مجرد تذكر لحقائق سابقة ، أمكن إذن الرد على السفسطائيين الذين يقولون باستحالة التعلم ، لأننا في نظرهم لا يمكن أن نبحث عما نعرفه فعلا ، ولا يمكن أن نبحث أيضا عما لا نعرفه مادمنا نجهله ، لأن هذا الذي نجهله إذا أمكن لنا معرفته ، فلن نكون بحالة تسمح لنا بالتعرف عليه .

وموقف أفلاطون فيه رد على هذه الإدعاءات السفسطائية ، فالمعرفة ليست جديدة تماماً بحيث نقول أننا نجهلها ، وهى كذلك ليست قديمة كل القدم بالنسبة لنا لأننا نحتفظ بذكريات غامضة ، تظهرها وتحددها أسئلة المنهج ، أو يستثيرها المحسوس المائل أمامنا ، فالتذكر إذن هو اكتشاف للمعرفة الأولية وهو توكيد لاستقلال المعرفة عن الموضوع الخارجي ، ويشبه أفلاطون العلم والمعرفة بشعلة تؤججها وتزيد من لهيبها شعلة أكبر منها وأكثر حيوية . هذه المعرفة ليست شيئا

<sup>(</sup>۱) (م.س) فقرة ۸۲ وما يعدها .

ينصب من عقل إلى آخر كما يفعل المدرس مع التلميذ أو بعبارة أخرى كما يقول "أفلاطون ليست كما نصب النبيذ من القارورة إلى القدح"، فعملية التعليم لا تتم بأن تزود شخصا أعمى بعين لكي يشاهد بها المرئيات ، ولكنها - على العكس من ذلك -- توجه الكاثن الحيى إلى الوجهة المناسبة الصحيحة لكي يتلقى المعارف " وهي أييضا تمهيد الطريق للشخص العارف وهو حاصل دائما على الاستعداد للاتجاه إليه" وهذا الموقف شبيه بما سيذكره لنا مالبرانش فيما بعد ، فكل ما تفعله النفس الإنسانية في عملية المعرفة هو فعل الانتباه والتطهر وهو كصلاة أبدية للنفس تتمكن خلالها من المشاهدة العيانية للروحانيات التي هي أصول الحقائق ، فليس الإدراك البصرى مثلا مجرد العكاس للصور الحسية من طريق الأشعة الصادرة من المرثى إلى العين ، بل إن دور الموضوع الخارجي أو الشيء المرثى هنا ينحصر في مجرد استثارة الشخص العبارف لكبي يتذكر الشبيه الذي أدركته النفس في وجود سابق لها. فكما أن مالبرانش سيقيم الرؤيا على أساس لا هوتى مسيحي فكذلك فعل أفلاطون قبله فإنه قد أدمج تعاليم الأورفية في مذهبه وربط المعرفة بعالم روحي سابق على الحس بحسيث لا تستطيع النفس أن تؤسس تجربتها الإبستمولوجية إلا بسند من هذا العالم المثالي، وبعد أن تمارس عمليات التطهر والتنقية الروحية <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن هذا الموقف الأفلاطون بصدد المعرفة سيتردد صداه عند المدرسة الإشرافية الإسلامية -راجع مؤلفنا عن " أصول الفلسفة الإشرافية " حيث نجد أن الإدراك البصرى مثلا لا نحده عن طريق انعكاس الأشعة بل بواسطة المشاهدة الحضورية الإشرافية .



# النفس وجودها ومصيرها

تبين لنا حين الكلام عن نظرية التذكر الأفلاطوني وعلاقاتها بالمعرفة أن هذه النظرية تبرهن على وجود سابق للنفس قبل حلولها في البدن ، بمعنى أن فعل المعرفة يثبت ويؤكد أزلية النفس ، فهل يكفى هذا التدليل في نفس الوقت على أبدية النفس أي خلودها ؟

#### ١- مصير النفس:

الواقع أن أفلاطون لم تكن لديه فكرة واضحة تمام الوضوح عن خلود النفس، إلى أن بدأ في وضع محاورة فيدون ، وقبل هذه المحاورة كانت مواقفه في "دفاع سقراط" و "جورجياس" تشير إلى غموض فكرته عن خلود الروح ثم تنتهي إلى إبداء قلقه على مصيرها .

وفى فيدون يصور أفلاطون الأيام الأخيرة لحياة سقراط بعد الحكم عليه بتجرع السم لإدانته بإفساد عقول الشباب ، ويناقش سقراط تلامذته وأتباعه فى مصير النفس بعد الموت وفيما ينتظرها من حياة خالدة دائمة إلى جوار الآلهة ويؤكد سقراط مطمئنا تلامذته الذين كانوا قد أخذوا فى العويل والبكاء كلما اقتربت ساعة رحيله — يؤكد سقراط لهم أن الفيلسوف لا يهاب الموت مادام مؤمنا بأن الجسم عائق للنفس عن تلقيها للمعرفة والحكمة . والنفس حينما تنقطع عنها عوائق البدن ومضايقاته ، فإنها تصل إلى إدراك الحقائق الثابتة أى المثل (۱) وإذن يجب أن تتجرد النفس عن الحس وأن تبتعد عن ذبذبات الجسم التى تعطل التأمل ، وذلك لكى تصل إلى إدراك هذه الموضوعات الدائمة ، والموت على رأى سقراط إن هو إلا مرحلة تتخلص فيها النفس من العلائق الجسمية ، وليس معنى هذا فى نظر أفلاطون أن

<sup>(</sup>۱) فیدون ۵۵ - ۲۳ .

الانتحار أمر مرغوب فيه، ذلك لأننا نعيش في هذه الدنيا كقطيع في كنف الآلهة الأخيار الذين تستثيرهم وتغضبهم محاولاتنا للتخلص من حياتنا الأرضية بالانتحار وشيء آخر وهبو أن هذه الفكرة التي تدعبو إلى أن يعكف الإنسان على نفسه ليستطبنها مبتعدا بذلك عن كل ما يعوق طريقه من عقبات حسية — هذه الفكرة تشبه إلى حد كبير أفكار الهنود وصوفية الشرق على وجه العموم.

ولكن تلامدة سقراط سيمياس وسيبيس (قابس) - على الأخبص - لا يكتفيان بما عرضه سقراط في هذا الموضوع ، فيطالب كل منهما سقراط بمزيد من الحجج لتأكيد خلود النفس .

ولاشك أن سقراط كان يضع حجة التذكر في المقام الأول فهى البرهان القاطع على خلود النفس ، ولكنه مع هذا يستطرد فيما بعد فيورد حججا أخرى فرعية يبرهن بها على هذا الخلود ، فيتكلم مثلا عن نظرية تتابع الأضداد كما نجدها عند هرقليطس (1) ، فكما أن اللذة تتبع الألم ، واليقظة تتبع النوم ، فكذلك الحياة يجب أن يتبعها الموت ، الذى هو في ذاته حد للحياة ، أو بمعنى آخر ، كل ميلاد هو عود من جديد إلى الحياة ، وهذا إذا لم تقف عجلة الصيرورة ، و إذا كان هناك أيضا ثبات في عدد الموجات الحية ، ويلخص هذا الدليل في أنه لما كانت الأضداد متلازمة دون أي سبق زمنى لأحد منها فإن الحياة يجب أن يتبعها الموت ، وهذا الموت يجب أن تعقبه حياة أخرى وهكذا . ومعنى هذا أننا نقرر أن النفس خالدة ما دامت لا تغنى خلال هذه الأدوار فناء نهائيا .

ويسأل المتحدث سقراط قائلا له: "هذه النفس عندما تترك الجسم بعد الموت ألا يبددها هبوب الرياح ، ( وهذا التساؤل يذكرنا بالآراء المادية القديمة عن النفس) ويبرد سقراط على هذا التساؤل بأن الذى يتفكك وتحلل ليس النفس بل الجسم، إذ هو مجموعة من الظواهر الحسية الملموسة ، بعكس النفس في جوهر عقلي لا يقبل الانقسام أو الحس أو الفناء ، ويتابع سقراط تدليله على خلود النفس فيقول أيضا أن المثل الغير مرثية الثابتة خالدة ومادامت هذه المثل موضوعات للنفس تدركها وتسعى

<sup>(</sup>۱) (م.س)س۲۲–۸۸

للوصول إليها ، فلذلك وجب أن تكون هذه النفس شبيهة بها من حيث الطبيعة والمصير ، وإذن فالنفس بسيطة واحدة معقولة وخالدة .

أما النفوس التى يجتذبها سحر الأجسام وتشبع طبيعتها بأفاعيل الحس فإنها تكون مشقلة بأرجاسة ، وتحوم حول المقابر وتظهر على هيئة أشباح مخفية مرفية لنا، وذلك بسب العنصر الجسماني الذي عازال يخالط طبيعتها ، هذه النفوس تتقمص أجساماً تشابهها وترضى أذواقها وتنسجم مع ما مارسته في حياتها الأرضية من أفعال ، فالشهوة واللذة تظل تربط هذه النفوس بالجسم وتجعلها رهينة هذا السجن فلا يمكن لها أن تتحرر منه إلا إذا تخلصت من هذه الرغبات. وقد يخيل للنفس أحيانا أنها قد اكتملت بالفضائل ولكنها قد تكون في الواقع فضائل غير فلسفية متصلة بالجسم ونوازعه ، فلا يمكن للنفس أن تتطهر إلا إذا مارست الفضائل الخالصة بحيث تتمكن من المشاركة فيما هو إلهي وبذلك تحقق طبيعتها الخالدة.

ويبدو بعد دفاع سقراط عن خلود النفس على هذا النحو أن سيمياس وسيبس أو قابس لم يقتنعا تمام الاقتناع بما أورده سقراط، فيسأله سيمياس معتمداً على رأى بعض الفيثاغوريين — ألا يمكن أن تكون النفس بالنسبة للجسم كالنغم بالنسبة للوتر، فإذا قطع الوتر، فكيف يبقى النغم مهما كان إلهيا خالصا ؟ ثم يلاحقه سيبس بسؤال آخر، "وحتى إذا كانت النفس تبقى بعد الموت وتدخل في حيوات مختلفة وتمر تبعا لذلك بمرات متعددة من الموت، فهل يجب القول تبعا لذلك ضرورة أنها خالدة " ؟ أفلا يمكن أن تتحلل النفس وأن تبلى خلال هذه المراحل المتعددة بحيث تفنى وتنلاشى نهائيا بعد أن تمر بعدة وجودات معينة.

يرد سقراط أولا على سؤال سيمياس قائلا: "أن النغم متأخر فى الوجود عن الوتر"، بينما حسب نظرية التذكر نجد النفس سابقة فى الوجود على الجسم وليس ناتجا عن ممارسة الكائن الحي لوظائفه كما يحدث بالنسبة للنغم الذى ينتج عن العزف على الوتر ، والنفس ليست كذلك لأنها تعارض انفعالات الكائن الحي ، وزيادة على هذا فإن النفس إن كانت مشابهة للنغم فإن الرذيلة — التي تكون فى هذه الحالة عدم النغم أو غيبته — لايمكن أن تكون لها مفهوم وجودى .

ثم يرد على سيبيس بقوله أن النفس مرتبطة بمثال الحياة، ولذلك فإن فكرة الموت لا يمكن أن تلحق بها فنى مثال للحياة، وذلك كما تطرد الحرارة البرودة ، والمزوجية الفردية لذلك فإن مجرد القول بنفس مائته يعد تناقضا لفظيا، كما نقول تماما أن هناك إلها هو في نفس الوقت خالد وفان .

وعلى هذا فإن النفس تحصل على الوجود بمشاركتها فى مثال الحياة المخالدة ويكتفى سقراط بها دون البحث عن أى دليل آخر ، ويرى أخيرا أنه حينما يقترب الموت من الفرد فإن الجزء المائت فيه تقف فيه الحياة والباقى الغير قابل للفناء — و هو النفس — يبعد عن الجزء المائت .

وإذن فنحن أمام ثنائية تعلى النفس على الجسد ، ولذلك فإن سقراط ينتهز فرصة هذا النقاش لكى يضع نتيجة أخلاقية وهى: أنه مادامت نفوسنا هى العنصر الباقى في كياننا ، فيجب إذ نعتنى بها وأن نثقفها وأن نزودها بالفضائل الفلسفية .

#### ب - النفس الثلاثية:

وفى خلال هذه المحاورة نجد سقراط — فى أحد ردوده على سيمياس — يشير إلى حقيقه هامة ، وهى أن النفس ذات طبيعة واحدة شبيهة بالحقائق المثالية ، ولكنا خلال التجربة نحس صراعا داخليا يجعلنا نميز بين العقل والانفعالات السفلى الشهوانية والانفعالات الأخرى النبيلة الغضبية التى تصلح أن تكون وسطا بين العقل والانفعالات السفلى ، هذا الصراع الداخلى الذي نلمسه فى تجربتنا الشعورية لا يجب أن يؤدى بنا إلى القول بأن هناك نفوسا ثلاثة مصطرعة ، فالنفس واحدة لها ، وظائف ثلاثة أو صوت ثلاث أو مبادئ ثلاث متمايزة: العقل والنفس الغضبية التى تثور للعدالة ، ثم النفس الشهوانية .

وفى محاورة فيدروس يحاول أفلاطون أن يصور لنا على طريقته الأسطورية ما يقصده بالنفس الثلاثية ، وهذه المحاورة تعالج تركيب النفس وعلاقة أجزائها بعضها بالبعض الآخر. فيذكر لنا أن عالم المثل ممتد إلى ما فوق قيمة السماء ، وفوق هذه القبة تجرى عربات الآلهة ، والآلهة هم الكواكب، وتحت هذه القبة تجرى عربات الله عربة منها جوادان : أحدهما أبيض هادئ يرمز للانفعالات النبيلة أى للإرادة ، والآخر أسود جامح وهو يرمز للانفعالات السفلى أى

للشهوة، وأما الحوذى فهو يرمز إلى العقل. وعلى الرغم من أن الحصان الأسود يحاول دائما أن يجمع بالعربة بعيدا عن الطريق السوى إلا أن الحوذى — وبيده الأعنة — يحاول أن يسيطر عليه، ويحاول فى نفس الوقت أن يلقى نظره خاطفة على العالم المعقول أى عالم المثل. هذه الأسطورة تبين بوضوح (1) وحدة النفس ، فالعربة المجنحة والجوادان والسائق تعطينا صورة رمزية لفعل النفس ، قد تميل إلى الشهوة فتبتعد عن عالم الفضائل المثالى، وقد يتحكم فيها العقل والإرادة الخيرة فتسيطر على الشهوة وتتجه إلى الفضائل .

وعندما تسقط النفس في جسم ، وترى بين الأشياء التي تصادفها في العالم المحسوس شيئا يذكر بجمال العالم المثال ، فإنها تنتفض وتشعر بأن جناحيها يكادان يحملانها، وهذه هي انتفاضة الشاعر أو العالم أو الفنان أو المحب إنها، انتفاضة الحب الأفلاطوني التي توقظ في نفوس هؤلاء الانطلاق إلى عالم الحقائق السامية . و إذا كانت النفس ذات قوى ثلاث فأى قوة منها إذن هي التي تنطلق إلى عالم الحقائق ومن ثم يكتب لها الخلود والأبدية؟ يتناول أفلاطون هذه النقطة في دليل يعرضه في محاورة فيدروس يختلف عن الأدلة التي أشار إليها في فيدون ، فهو يميز في الحركة النقلية بين حركة تلقائية وحركة تأتي من خارج ، أما الحركة الأولى فهي صادرة عن طبيعة المتحرك الذي يتحرك بذاته ، هذا الذي يحرك نفسه بنفسه، لابد أن يكون مبدأ أو مصدرا لكل حركة ويكون في نفس الوقت مبدأ غير حادث عن شيء آخر وغير فاسد، و إذا لم يكين الأمر كذلك فتمتنع الحركة من العالم ويسكن هذا العالم إلى الأبد، أما الذي يتحرك من خارج فهي الموجودات غير الحية ، وعلى العكس من ذلك الموجودات الحية فهي التي تتحرك بذاتها ومن ذاتها.

<sup>(</sup>۱) في الجمهورية أيضا يرى أن الإدراك والغطب والشهوة هي أفعال ثلاثة للنفس ترجع إلى قـوى ثـلاث ( الجمهورية ) ص ٤٣٦ - ٤٤٠ .

وأما في تيماوس فإنه يتكلم عن ثلاث نفوس يعين مواضعها في الجسم ، ويظهر أن هذا الوصف الذي أ أصطنعه أفلاطون في تيماوس .

ويتساءل أفلاطون ماذا يكون إذن مبدأ الحركة إذا لم يكن هو هذه النفس الخالدة ؟ لأن الخلود يفترض الأزلية أى عدم الحدوث فى الحركة . ويرى فى النهاية أن النفس هى التى تعنى بكل ما هو عار عن الحس، ويرى أيضا أن كلا من الانفعالات السفلى والانفعالات النبيلة مرتبط بالجسم يعتمد عليه ، ولذلك فإن مصدر هذه الانفعالات فى النفس ليس خالدا ، إذ الخالد فى النفس إنما هو الجزء المنطقى العاقل ، ولذلك فيتعين علينا لكى تخلد أن نثقف نفوسنا ونطهرها بدراسة العلوم

وإذن فهذه الوظائف الثلاثة المرتبطة بالنفس تشتمل على طرف منطقى عاقل وهو الذي سيغنى في وهو الذي سيغنى في حالة تخلص النفس من الحياة الأرضية.

#### هـ النفس الكلية والنفوس الجزئية:

لنتساءل بدورنا عن مصدر هذه النفوس الجزئية ، فهل صدرت كلها عن نفس واحدة، أم أنها وجدت متكثرة متمايزة كما نجدها في العالم الحسى متصلة بأجسام مختلفة منذ البداية ؟

يثير أفلاطون هذه الشكلة في محاورة تيماوس التي يتكلم فيها عن الصانع وعن تكوين العالم المادي بما فيه من كائنات حية ، وهو في مناقشته — فيما يتعلق بالنفس يستند إلى ما ذكره في محاورة السفسطائي عن الأجناس العليا للوجود فيتناول منها أثنين : الذاتية والغيرية .

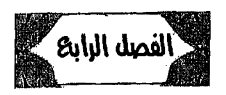
ولما كمان العالم يجب أن يكون له نفس لكى يحصل على حركة دائرية مستمرة منتظمة ، لذلك فقد تناول الصانع "الذاتية " كجنس أعلى وهى جوهر غير منقسم وأضاف إليها جوهرا منقسما هى " الغيرية " وقد تمت هذه الإضافة أو التركيب فى فوهة بركان ، وخرج من هذا المركب ما نسيمه بالنفس الكلية أو نفس العالم وذلك بعد إضافة نسب رياضة إلى ممزيج الجسمين .

يقول أفلاطون في تيماوس (۱) إن النفس الكلية على هذه الصورة ستشمل العالم كله من المركز إلى الأطراف ، ووجودها هو تحقيق لحياة أزلية إلهية كلها حكمة على مدى الزمن ، والزمان في عالمنا هو الصورة المتحركة للأبدية الثابتة التي يتميز بها العالم المثالي ، هذه النفس خيرة لا بطبيعتها ، بىل لخيرية الصانع الذي ركب خليطها ، وما يبقى من خليط النفس الكلية الذي تمت عملية مزجه في فوهة البركان ، يوزعه الصانع على الكواكب ، والكواكب هناهم الآلهة الذين يعنون بعالم الأخياء ، وهم مصدر الحركة الدائرة لعالمنا هذا ، ولهذا فإن أفلاطون يتهكم من آراء السابقين عليه من الآلهة وعن نسبهم (۱) ، هؤلاء الآلهة والكواكب يكلفهم الصانع بإيجاد الصور الثلاث الباقية للأحياء وهي " الطيور والأسماك والحيوانات الأرضية ، ويكشف الصانع لنفوس الأحياء الموزعة على الكواكب عن قوانين اتصالها بالأجسام ، وخلاصها منها ثم تنطلق هذه النفوس فتتصل بالأجسام المعينة لها .

فأما النفوس التى تعرف كيف تسيطر على الانفعالات الجسمية فستعود مباشرة بعد الموت لتسكن فى الكواكب الذى بدأت منه انطلاقها، وأما النفوس الأخرى فإنها تتحول إلى أجسام نساء أو حيوانات، ولا تعود إلى حالتها الأولى إلا بعد أن تسيطر على الحواس المضطربة الجامحة وتخضعها لها .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> تيماوس فقرة ۱۲۳ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ليماوس فقرة ٤٠ هـ. <sup>'</sup>



# العالم الحسّى (تكوين العالم الطبيعي )

#### ١- محاولات للتفسير الطبيعي قبل تيماوس:

كان سقراط قد وجه عنايته — كما أشرنا — إلى الإنسان وأهبل الدراسات الطبيعية ، ولكننا نجد أفلاطون رغم اتجاهاته المثالية يهتم بالدراسات الطبيعية ويخصص لها في أواخر حياته محاورة كاملة ، هي محاورة تيماوس التي تدور قصتها حول الفلك والطبيعة وعلم الحياة ، ولكن هذه المحاورة لم تسكن هي وحدها التي تتضمن مواقف أفلاطون ونظرته إلى الكون ، بل سبقت هذه المحاورة محاولات عديدة في هذا الميدان في محاوراته الأخرى حيث نجد أفلاطون يعرض لمشكلات متفرقة حول الطبيعة وعلومها ، فنراه يطبق منهج القسمة الثنائية في تصنيفه للعلوم "فيدروس" تجد مقتطفات من أقوال هيبوقراط ، وفي "فيليبوس " نجد إشارات كثيرة إلى نظريات الخلاء والملاء التي سبق أن آثارها الطبيعيون المتأخرون، وفي "السياسي" و"الجمهورية"، تصادف إشارات إلى القواعد والنظم الطبية، وقد ظهر اهتمام أفلاطون بالطب بصفة خاصة في مناقشاته مع أطباء صقلية، وفي بلاط حاكمها دنيس حيث بالطبب بصفة خاصة في مناقشاته مع أطباء صقلية، وفي بلاط حاكمها دنيس حيث قابل الطبيب المشهور فيلستيون Philistion ،

ولم يكن اهتمام أفلاطون قاصرا على الطب وحده ، بل نراه يوجه مزيدا من الاهتمام إلى دراسة الفلك، وخصوصا بعد زيارته لمدرسة "عين شمس" وإعجابه بنظريات وآراء كهنتها الفلكية، هذا بالإضافة إلى عنايته بدراسته الكون في جملته والتعرف على مظاهره الطبيعية، ففى : "جورجياس" يشير إلى أن الكون واحد منتظم الاتجاه كأى أثر من آثار الصنعة والفن المنسق وهذه فكرة فيثاغورية .

وفى فيدون وكذلك في المقالة العاشرة من الجمهورية تجده يقرر مصير النفس حسب وجبودها في عبالم طبيعيي وانسياقا مبع تفسيرات الطبيعيين المعاصرين له. وكان أفلاطون قد قابل إيدوكس Eudoxe العالم الفلكي المشهور وتأثير بآرائيه ، ونجد صورة لهيذا التأثير في أسطورة ايروس حينما يرمز إلى فكرة التضرورة في الوجود الطبيعي ، وكذلك في "السياسي" حينما يتشير إلى العالم ويتصوره معلقا بحبل وقائما على محور ومتحركا حركة مضادة لحركة الدفعة الأولى التي وجهها إليها "الصانع ". وأيضا فكرته عن "الصانع" التي ستكون محور حديث تيماوس والتي تجد إشارة أولية إليها في السفسطائي، (١)حيث يرد على القائلين بأن الطبيعة حاصلة في ذاتها على علة وجودها، ومن ثمت فإنه لا مدبر لها ولا عقل يحل فيها، ويرد أفلاطون على هؤلاء مؤكدا ضرورة القول بصانع إلهي Demiurge حاصل على ذاته على العلم والتأمل، وفي فيليبوس يردد أفلاطون انتقاده لهذه الفئة من الطبيعيين المتأخرين من أمثال ديمقريطس وانكساغوراس الذين ينغون عن الكون الصفة الإلهية ، ويقولون بأن كل ما يحدث في الطبيعة إنما هو من أثر الصدفة البحتة وحركات العناصر المادية بدون تدخل العقل أو الصانع الإلهي، بحيث يتم التكوين الطبيعي - في نظرهم - بدون افتراض وجود منظم له أو نظام يسير بمقتضاه - ويقرر أفلاطون في النهاية أن ما يتراءى لنا في السماء من نظم الأفلاك والكواكب الرتيبة المعقدة يكفى للتدليل على أنها يجب أن تكون صادرة عن عقل إلهي ويؤكد أن الحكماء يتفقون على أن العقل هو " ملك " هذا الكون وأنه سيد هذه الأرض ، فهو علة وجود عناصر الموجودات الرئيسية ، وهو الصانع المنظم لكل شيء الندى يبرتب السنوات والقصول والشهور ، فهو إذن جدير بأن يسمى بالعقل وبالحكمة ، و إلى جوار هذا العقل توجد نفس كلية  $(^{Y})$ .

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا الموضع أن أفلاطون ذكر في أحدى محاورات - وهو بصدد الكلام عن قوانين حركات الكواكب والأفلاك - أنه أخذ من فلكي اسمه Nicatas نيستاس الفكرة القائلة الفكرة القائلة بأن الأرض تدور حول

<sup>(</sup>١) محاورة السقسطاني فقرة 120، 120 هـ

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> محاورة فيليبوس ص ٢٦ ، ٣٠ .

الشمس ، تلك الفكرة التي استعارها أريستاك الساموسي (٢١٠ - ٢٣٠) فيما بعد ونقلها عنه شيشرون ثم وقع عليها كوبر نيق في مطلع العصر الحديث (١).

وهكذا فقد نشأ عند أفلاطون — وقبل أن يكتب محاورة تيماوس — تخطيط للطبيعة يستند إلى التدبير الإلهى، وكان قبل ذلك قد تكلم عن العالم المعقول ، عالم الحياة والضياء مصدر الوجود والماهية ، هذا العالم المثالى الذى يتربع فى قمته الخير بالمذات شموس الوجود المعقول ، وإذن فهو فى نظره العنصر الإلهى الوحيد ، ومن شم فإن اعترافه بتدخل التدبير الإلهى فى الطبيعة يعد تسليما منه بأن عالم المدن لا يختص وحدة بالصفة الإلهية ، بل أن عالم الطبيعة بسلوك أيضا — على قدر وجوده المادى — فى هذه الصفة .

# ب- قصة التكوين في محاورة تيماوس:

تدور المناقشة فى محاورة "تيماوس" بين سقراط وكريتياس وهوموقراط وتيماوس الفيثاغورى ، وهذا الأخير هو من الشخصية الرئيسية فى المحاورة بعد سقراط ، ويسمى أفلاطون هذه المحاورة باسمه لأنه سيتناول فيها تفسير العالم الطبيعى على طريقة الفيثاغوريين الرياضية ، وأسلوب العرض فيها ذو طابع أسطورى . فبعد أن أشار أفلاطون إلى آرائه الطبيعية متفرقة فى محاوراته الأخرى يعود فيفرد لموقفة الطبيعى مؤلفا كاملا وضعه على شكل أسطورة ، وذلك لأن العرض الأسطورى هو وحدة فى نظره الذى يناسب موضوعات عالم الطبيعة المحسوسة المتغيرة ، بينما يمكن وصف عالم المثل الثابتة والحقائق الإلهية بأسلوب آخر .

وكما اتجه أفلاطون إلى التوفيق بين هرقليطس وبارمنيدس في ربطه للعالم المحسوس بالعالم المعقول فكذلك نجده في تيماوس أى أثناء عرضه لنظريته الطبيعيي يوفق بين آراء الطبيعيين الأوائل والفيثاغوريين وأتباع ديمقرايطس وآراء الأطباء محاولا بذلك التوفيق بين الضرورة المادية وسلطة العقل ثم بين الواحد والكثرة وبين الثبات والحركة.

<sup>(</sup>۱) راجع ب. م شول Shuhle مذهب أفلاطون ، ص ١٤٤

۱- يعرض أفلاطون في هذه المحاورة لقصة تكوين العالم الطبيعى فيبين كيف ولد هذا العالم وكيف تم تنظيمه في حقبة سابقة على الزمان تمكن فيها العقل من أن يخضع المادة المضطربة لسلطانه بحيث أمكن للعالم من أن يتحول من الفوضى إلى النظام ، ذلك الذي يستمد عناصره من المشاركة في مثال الجمال بالذات (۱).

ويستند التفسير الطبيعى للعالم عنده إلى عوامل ثلاثة رئيسية هى الأركان التى يقوم بمقتضاها نظام العالم الطبيعى وهى : المادة أو الامتداد والمثل ثم الصانع ، فما هو إذن الدور الذى يلعبه كل عامل على حدة فى تشييد عالم الطبيعة : الصانع هو الذى يتدخل فينظم المادة ويركب منها نسقا طبيعيا جميلا يكون نسخة مقلدة عن نموذج أزلى ثابت هو المثل ، ويختار المشكل الكروى للعالم لأن الدائرة أكمل الأشكال، ويدفع به ليدور حول نفسه فى مكانه ، وإذن فالصانع ينظم المادة المضطربة محتذيا المثل (<sup>7</sup>) وهذه المادة الأزلية هى خليط من المادة والمكان ، وليست المستعداد لقبول الأرسطية بل هى نبوع من (القابل) Receptacle الذى يكون على استعداد لقبول اى حركة وأى شكل من الأشكال ، ومن ثم فهذه المادة لا يمكن لها بذاتها أن تتشكل وأن تتحد فيها الأنواع والصور المختلفة ، فهى تشبه كتلة الذهب التى يصنع منها الصانع أشكالا متعددة من الحلى ، وهى أيضا كالشمع الرخو صغع تماثيله وكالإناء عديم الرائحة الذى يستخدمه صانع العطور فى تركيب صغع ماثيله وكالإناء عديم الرائحة الذى يستخدمه صانع العطور فى تركيب عطوره (<sup>1</sup>)

وهذه المادة الرخوة تتشكل بحسب ما ينطبع عليها من صور تحاكى المثل الأزلية الثابتة ، فوجود الأشياء المادية إذن يتم عن طريق محاكاتها للنماذج المعقولة الأزلية ، وتحدث تلك العملية – أى احتذاء الصانع للمثل ، بطريقة رأئعة لا يمكن

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> تیماوس ص ۳۰ ، ۶۸

<sup>(</sup>۲) تیماوس ص ۲۲، ۲۸، ۲۸، ۳۰، ۹۵، ۶۹

<sup>(</sup>۳) (م . س) ۵۰ ج

<sup>(</sup>ع) (م.س) ۱۵۰

وصفها أو التعبير عنها ، وهذه المادة الأزلية الرخوة - وهى ما نسميه بالقابل - يسميها أفلاطون " الأم" أما الأب فهو "النموذج " وعنهما تصدر الطبيعة وتكون كمثل الطفل المولود أو الرضيع كما يسميها بعض الإسلاميين (١).

وإذن فهذه - الأم - التي هي مصدر المواليد المحسوسة ليست التراب أو الهواء أو النار أو الماء ، وليست هي ما تتركب منه الأجسام أو تنحل إليه ، بل هي نوع من الوجود الذي تشوبه الفوضى ، إذ لا شكل له ، وهي أيضا خليط مضطرب على استعداد لقبول أي صورة أو هي المكان الذي يتسع لكل ما يولد  $(^{7})$ . ولا يمكن أن تكون هذه المادة الأزلية موضوعا لأى إدراك أو أى استدلال حقيقي كما لا يمكن تبرير وجبودها إلا بتصعوبة ، أما كيف تشارك في العقل فذلك أمر محير يصعب التعرف عليه . وعلى هذا فربما كان من المناسب أن تعتبرها نوعا من رؤى الأحلام ، مادامت لا تشغل حيزا محددا ثابتا يسمح لنا بتعيين مكانها في الوجود أي باعتبارها موجبودة بالفعل، وإذا كانت المادة الرخوة على هذا الحال أي كونها كالأحلام التى تستولى علينا أثناء النوم فإنها ستكون بذلك عائقا يمنعنا من التمييز وبين الواقع الذي يبدو لنا في حال اليقظة، والذي يكون موضوع إدراك صحيح أو استدلال حقيقى والحقيقة أن الصورة أو الشبح المتغير لأى موجود لا يمكن أن يشارك في الوجود إلا إذا كان ثمت شيء آخر يظهر فيه ويكون قابلا له: هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإنه على الرغم من أن هذه المادة الأولية لا تشغل حيزا محددا ثابتا في الوجود، إلا أنها تشغل مكانا على أى حال لأنها امتداد ما ومعنى الامتداد يتضمن الإشارة إلى المكان، وإذن لابد للصورة المتغيرة من مكان أو قابل تظهر فيه، وهذا المكنان يبدو كشرط ضرورى لإدراك المحسوسات ، أو بمثابة الستار الذي تظهر على سطحه صور الحقائق المنعكسة على الرآة <sup>(٣)</sup>.

<sup>(1)</sup> راجع مؤلفنا " أصول الفلسفة الإشرافية " .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> تیماوس ۵۲ ب .

<sup>(</sup>٣) راجع "روس" نظرية المثل عند أفلاطون " ص١٣٦ .

وإذن فهذا العالم الطبيعى كان فى حالة اضطراب وفوضى Chaos أى فى حالة عماء بدون نظام أو عقل أو قانون، وهذا أمر طبيعى بالنسبة لأى شىء يغيب عنه التدبير الإلهى .

هذا العالم هو "العماء" وهو "القابل "وهو "المكان" وهو اللامحدود وهو الكثرة الخاصة وعدم الثبات ، والحركة الستمرة ، وهذه هى الحالة الأولية المبتسرة التى كان عليها الوجود الطبيعى قبل أن يتدخل الصانع فينظمه محتذيا المثل ومستعينا بالصور والأعداد ، ولكن كيف تم تركيب العالم الطبيعى باحتذاء المثل ؟ إن إفلاطون يرفض الفكرة القائلة بأن عالم الطبيعة يحاكى أنواعا جزئية أو مثلا مفردة معينة من بين عالم المثل ، بل هو يرى أن المحاكاة أو المشاركة تتم بين الطبيعة في مجموعها وبين عالم المثل كوحدة متكاملة يسميها "الحى بالذات" وهو الأنموذج المعقول للعالم الحسى في جملته . فكما أن العالم المحسوس يشتمل على سائر أنواع الموجودات الحسية ، فكذلك العالم المعقول يشتمل على جميع نماذج المحسوسات .

Y- أما الصانع ودوره في محاورة -- تيماوس فإنه يرمز إلى ما تتضمنه المثل من فاعلية عليه وأثر تنظيمي، إذ هي مصدر النظام الذي يسبغه الصانع على آلمادة المضطربة. ويتخذ هذا التنظيم الطابع الرياضي الذي نلمس فيه التأثير الواضح للمدرسة الفيثاغورية ، فعندما بدأ الصانع في تركيب جسم العالم أخذ نارا ليجعله مرئيا وترابا ليجعله ملموسا ، ووضع الماء والهواء في الوسط ومن هذا الخليط ثم تكوين العالم مع إضافة صور هندسية للامتداد ، ولكن هذه العناصر التي سبق أن تكلم عنها أنباذوقليس قبل أفلاطون ، ليست هي الحالة الأولية للمادة ، إذ أن هذه العناصر يمكن تحويل بعضها إلى البعض الآخر ، فالماء إذا تكاثف صار ترابا و إذا تخلخل صار هواء والهواء إذا اشتعل صارا نارا ، والنار يمكن أن تعود فتصبح هواء، والهواء كذلك يمكن أن يصبح ماء وهكذا ، فليست العناصر إذن مهادئ الأشياء ولكنها أقصى ما يمكن أن يصبح ماء وهكذا ، فليست العناصر حسب تشابهها في يتدخل الصانع لتنظيمها، وقد اتحدت ذرات هذه العناصر حسب تشابهها في يتدخل الصانع لتنظيمها، وقد اتحدت ذرات هذه العناصر حسب تشابهها في

مؤلفة من ذرات هرمية للشكل كرأس السهم ، وأما الهواء فقراته مثمنة الشكل ، والماء دراته عشرين وجها .

وهذا الانتظام الأولى للعناصر يسمح للصانع بأن يركب الأحجام الهندسية بحسب الأشكال الخمسة المعروفة عند الأفلاطونيين : الشكل الهرمى  $^{(1)}$ ذو الأربعة أوجه ، والشكل المثمن الأوجه  $^{(1)}$  والشكل ذو الغشرين  $^{(1)}$  وجها ثم المكعب  $^{(1)}$  ، أما الشكل الخامس — وهو ذو الاثنا عشر  $^{(0)}$  وجها — فإن أفلاطون يصرح بأن الصانع يستبقى هذا الشكل لكى يتم به طلاء الكون .

وإذن فالصانع يتناول المادة الرخوة بالتنظيم بعد أن تكون قد تعدلت من تلقاء نفسها على هيئة عناصر ، ومعنى هذا أن العناصر تؤلف ما يشبه العلة المضرورية التى يربطها الصانع بالعلل الإلهية . وعلى هذا فإننا نرى العلة الإلية وقد ربطت بالعلة الإلهية ، ونعنى بالعلة الضرورية أنها الشرط الضرورى الذى تصل إليه المادة تلقائيا ، ويكون شرطا لوجود العالم المادى .

## ٣ - النفس الكلية والنفوس الجزئية:

يرى أفلاطون أن العالم الطبيعى يجب أن يحصل على حركة دائرية منتظمة متصلة وأن يشارك في الجمال الإلهى ، ولهذا جعل الصانع للعالم نفسا كلية ، وقد ركب هذه النفس من الجوهر الإلهى البسيط المسمى بجوهر "الذاتية" ، والجوهر المسمى بجوهر الغيرية (1) ، إذ مزج الجوهوين في فوهة بركان ، ثم أضاف إلى هذا المزيج جزءا آخر من الجوهرين السابقين ، ثم جزأ المزيج بحسب نسبتين رياضيتين: الأولى ١، ٢ ، ٤ ، ٨ أما النسبة الثانية فهي المتوالية ١، ٣ ، ٩ ، ٢٧ ثم وحد بين هاتين النسبتين لكى يحصل على النسب الرياضية التي يتألف منها السلم الموسيقي ، أو بمعنى آخر لكمي يحصل على المبادئ الرياضية للنغم ، وكان الفيثاغوريون قد فسروا الوجود بأنه عدد ونغم ، والنغم هو بمثابة الصورة للوجود الطبيعي ، ومن الواضح إذن أننا نجد هناك تأثيرا فيثاغوريا أو استمراراً للتفسير الفيثاغوري للوجود الطبيعي .

Dodécahone (٥) Cube (٤) Icoaedre (٣) Ocaébre (٢) tétraédrique (١) يلاحظ أن هدين الجوهرين يرجعان إلى الأجناس العليا وقد أشار إليها أفلاطون في محاورة السفسطائي .

يستمر الصانع فى تشكيل هذا المزاج بحسب هذه النسب حتى يصل إلى المام صنع النفس الكلية ، فتكون حاصلة على صور حركات العالم السماوى والعالم الأرضى وخصائص كل منهما ، ثم يضع هذه النفس وسط السماء لكى تكون حالة فى جميع أنحائها وتكون كدائرة تحتضن السماء فى داخلها وتتحرك حركة دائرة حول نفسها بحيث تحيا حياة أزلية كلها حكمة طوال الزمان .

٤- أما الأجسام السماوية كالكواكب والشمس والقمر ، فإن الصانع بعد أن ركبها من النار وجعلها مستديرة الشكل مشتعلة بطبيعتها ، ووضعها في الأفلاك المعدة لها، جعل لكل منها نفسًا تحركها ، وصنع هذه النفوس السماوية الجزئية مما تخلف من المزاج الذي صنعت منه النفس الكلية .

ويرجع قياس الزمان إلى حركات هذه الكواكب بعد أن تتصل بها النفوس المعدة لها، فهى إذن مصدر تنظيم المواقيت إلى سنوات وفصول وشهور وأيام ولهذا فإن أفلاطون يذكر أن الزمان قد ولد مع ميلاد العالم المحسوس عند إتمام صنعه بمعرفة الصانع ، وهذا الزمان هو الصورة المتحركة للأبدية التى يتصف بها العالم المعقول.

ه- وقد رأى الصانع وهو يحتذى فى صنعه النمونج المعقول ، أنه لكى يصبح التشابه كاملا بين هذا العالم المحسوس ونموذجه المعقول ، رأى أن يصنع صورا أربعة للأحياة وهى : الآلهة والطيور والأسماك والحيوانات الأرضية ، أما الآلهة فقد تم له صنعها إذ هم الكواكب السماوية الذين يتحركون حركة دائرية دائمة ، وقد أرجع أفلاطون آلهة الميثولوجيا اليونانية إلى هذه الموجودات السماوية المصنوعة ، أى الكواكب ، ولهذا نرى رجال الأكاديمية يطلقون على هذه الكواكب أسماه آلهة الأولب ، والواقع أن أفلاطون قد قصد بذلك ، التهكم والسخرية اللاذعة من أقوال الشعراء الذين يبالغون فى سرد أنساب آلهة الأساطير ، فأشار متهكما إلى أنه من المستحيل عليه أن يرفض طلب انتساب هؤلاء الآلهة إلى أصل إلهى ، وذلك على الرغم مما يحيط بنسبهم هذا من شك كبير !! فماداموا يزعمون أن هذا هو تاريخ عائلاتهم فإننا نضعهم حسب ما يقولون فى موضعهم الإلهى !!

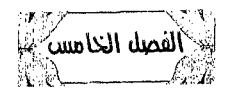
ولما تم للصانع اتمام صنع هؤلاء الآلهة اتجه إلى صنع أنواع الأحياء الثلاثة الباقية ، وقد ارتأى أنه إذا صنعها بنفسه فإنها ستكون مساوية للآلهة في تكوينها، فوزع ما تخلف أخيرا من مزاج النفس الكلية على نفوس الكواكب وكلفها بصنع الأحياء المائتين وكشف لها عن القوانين المنظمة لعلاقات النفس بالجسم ، فهذه النفوس الجنزئية ستحل في ابدان معدة لها ، و إذا تمكنت بعض النفوس الجزئية من التحكم في انفعالات أبدانها فإنها ستعود بعد الموت لتستقر في الكواكب الذي هبطت منه ، أما النفوس الأخرى التي سوف تعجز عن مقاومة رغبات أبدانها فإنها ستحل في أبدان نساء وحيوانات ولن تعود إلى مستقرها الأصلى إلا بعد أن تنجح في التغلب على أحاسيس أبدائها المضطربة الجامحة . أما الأجسام التي ستحل فيها النفوس فإن الآلهة أي الكواكب قد ركبتها من العناصر الأربعة بنسب مختلفة لكي يتم صنع العظام واللحم ، فتكون بمثابة ملجأ تأوى إليه النفوس وتدبره ، وقد وضع الآلهـة النفس الخالدة وبها دائرة جوهر " التغاير " ودائرة جوهر "الذاتية " وضعوها في رأس الإنسان أي في عضو كروى الشكل تقريبا مثل شكل الكون ، وقد أضاف الآلهُـة نفسا مائته إلى هذه النفس الخالدة ، وهذه النفس المائتة هي مصدر سائر الانفعالات والإحساسات واللذائذ والآلام وتشتمل على جزئين: نفس غضبية وأخرى شهوانية، ومقر هذه النفس المائتة في النَّاع الشوكي وهو عضو متصل بالمخ، والنفس الغضبية تشغل من هذا النخاع الجرء الواقع بين العنق والحجاب الحاجز ، ووظيفتها معاونة العقل على التحكم في الانفعالات ، أما القلب وهو العضو الذي تلتقى عنده الشرايين والأوردة — وهو بهذا مصدر للدم المنتشر في الجسم — فهو الحارس المؤتمر بأمر النفس الغضبية ، فإذا ما صدرت إلية الإشارة من العقل عن طريق النفس الغضبية فإن حرارته تشتد حينما تشتد حدة الانفعالات ، أما الرئتان وهما ذات تكوين أسفنجي فتقومان بوظيفة التلطيف والتهدئة للقلب .

أما النفس الشهوانية فموضعها في الجزء الأسفل من جذع الإنسان حيث القوى الهضمية وذلك لكبي تكون في مكان بعيد عن مكان الوظائف العقلية فتنشط هذه الأخيرة في هدوء ، وتدرك النفس الشهوانية كل أفكار العقل عن طريق الكبد ، وهو محطة اتصال للمخ والمرآة التي تنعكس عليها أفكار النفس الخالدة ، والكبد هو

مصدر الرؤى والأحلام أثناء النوم ، أما الطحال فهو الأسفنجة التى تمسح هذه الرأة وتزيل ما انعكس عليها من صور .

هذه هي مجمل آراء أفلاطون حول النفس والجسم ، نجد فيها آراء طبيه وعلمية وفلكية تداولها علماء عصره وأطباؤه ، ويختتم أفلاطون هذه المحاورة العلمية بالإشارة إلى أنه لا يمكن استمرار حفظ توازن النفس إلا بممارسة الموسيقي والاستماع إليها كما يشير إلى أن تنظيم الصانع للنفس وللجسم هو صورة مصغرة للنظام الكوني الكبير ، وأن النفس إذا ما سيطرت على جسدها فإنها تخلد بالقدر الذي تسمح لها به طبيعتها الإنسانية ، أما الحيوانات والنبات فإنها وقد حصلت على نفوس دنيا أي شهبية بالشهوانية — تتجه إلى الأرض وتندثر فيها نفوسنا إلى السماء كما أوضحنا .

هذا هو تفصيل تكوين العالم الطبيعى عند أفلاطون أشار إليه في محاورات سابقة ،ثم أتم ضياغته النهائية لقصة التكوين في محاورة تيماوس التي كان لها تاثير كبير في العصور القديمة والوسطى وفي مطلع العصر الحديث حيث تأثر بها جاليليو وغيره من علماء عصر النهضة .



# العالم المعقول ( تطور نظرية المثل خلال المحاولات

تكلمنا فيما سبق عن تكوين العالم الطبيعى فى مذهب أفلاطون وأشرنا إلى الارتباط الأساسى بين عالم المحسوسات وعالم المعقولات ، فيبقى إذن أن نوضح جوانب هذا العالم ومكوناته ، وقد تبين لنا أنه يتألف من وحدات معقولة هى المثل. فكيف إذن توصل أفلاطون إلى تخطيط عالم المثل ؟ أو بمعنى آخر تسنى لأفلاطون وضع نظريته فى المثل ؟

يعطينا أرسطو في كتاب الميتافيزيقا(١) صورة مختصرة لأصول نظرية المثل عند أفلاطون ، حيث يقول إن سقراط كان في شبابه صديقا لأقراطيلوس وكان هذا الأخير تلميذ لهرقليطس ، ولذلك فقد عرف عن طريقه "مذهب هرقليطس" القائل بالتغير المستمر ، فالأشياء المحسوسة إذن في تغير دائم ولذلك لا يمكن أن تكون موضوعا للعالم أو أساسا للحد . ومن ناحية أخرى كان سقراط يبحث عن الكلى في الأمور الأخلاقية وكان أول من وضع التعريف المنطق .

وقد ظل أفلاطون وفيا لتعاليم أستاذه سقراط — كما يقول أرسطو ولكنه بالفيثاغوريين ، ولذلك فقد نقل هذا الكلى الأخلاق وجعله موجودا ذا حقيقة متعالية في عالم فوق المحسوسات ، وإذ المعانى الكلية التي كانت في المحسوس عند سقراط ، نجد أنها تفارق اله و وتتخذ اسما خاصا هو "المثال " (")ولا كانت هذه المثل متمايزة في طبائعها سقولة عن طبائع الموجودات الحسية وكانت مع هذا الأصول النموذجية لهذه الموجودات الأخيرة ، لذلك فيجب أن نقرر نوعا من العلاقة والارتباط بين المحسوس ونموذجه المعقول ، وقد أبدع أفلاطون القول "بالمشاركة" (") مشاركة المحسوس في أصله أو ي مثاله المعقول — هذه المشاركة هي نوع من الربط

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> مقالة ۱ فصل ٦ .

<sup>.</sup> Idea, Eidos (Y)

Participation Matesix (4)

بين عالم الظواهر المتغيرة وعالم الحقيقة الثابتة ، أو هى بمعنى آخر ربط الكثرة بالوحدة ، وقد بذل أفلاطون مجهودا كبيرا لكى يحل هذه المشكلة وهى علاقة الكثرة بالوحدة فى الوجود ، وسنرى أن المواقف التى يتخذها فى هذا الصدد خلال محاوراته تحدد معالم المذهب وتبين مراحل تطوره ، ويجب أن نشير أيضا من ناحية أخرى إلى أن نظرية المشاركة ستصبح موضع الاهتمام المتواصل لأفلاطون خلال المحاولات ، حيث يتعرض لصعوباتها ويحاول الرد عليها ، وسنجد أنه يبقى أن هذه المشاركة هى المحاكاة التنفيذية (اعلى رأى الفيثاغوريين ، وليست هذه المشاركة أيضا ذات مدلول مادى ، إذ لا يعقل أن يشارك محسوس فى معقول مشاركة مادية مع اختلاف طبيعة كل منهما .

والواقع أن نظرية: المثل "لم تتخذ صورة نهائيا في أى محاورة في محاورات أولاطون، بل نجدها تتعدل تدريجيا خلال هذه المحاورات، وذلك نتيجة للمناقشات والاعتراضات الموجهة إليها، ومحاولة أفلاطون تثبت دعائم النظرية في مواجهة المعترضين، ولهذا فإن الدراسة الصحيحة لهذه النظرية يجب أن تقوم على أساس تطورى، تتناول النظرية منذ وضعها كفرض أولى في محاورة أقراطيلوس، ثم تبين كيف تحددت معالمها في فيدون والجمهورية — على التوالى — وكيف تأزم الموقف بعد ذلك نتيجة الاعتراضات العنيفة في بارمنيدس، حيث نشهد بداية التحول الذي ستتضح معالمه في فيلبيوس ويكون أساسا صالحا للدلالة على صحة ما ينسب من آراء شفوية كما سنرى في الفصل القادم.

## ١ - نظرية المثل في محاورة أقراطيلوس:

يلاحظ أن أول إشارة إلى هذه النظرية كان فى محاورة أقراطيلوس ذلك أن سقراط يصرح بأن الأشياء لها حقيقة ثابتة ، وأننا لا يجب أن نسلم بأن هذه الأشياء التى نحس بها أو نعانيها فى الوجود الخارجى لا تستند فى وجودها إلى ما نحصل عليه منها من صور تجاربنا الحسية فقط ، أو من الأسماء التى نطلقها عليها ، أى أنه يريد أن يقول أن معرفتنا للمحسوسات ليست معرفة — شخصية نسبية كما يقول أ

Imitation of mmbers Mimesis (1)

بروثاغوراس مثلا ، إذ أننا لا يمكن أن نصل إلى معرفة تامة إذا كانت موضوعاتنا حسية متغيرة وتختلف باختلاف الشخص العارف لها ، فيجب إذن — لكى نصل إلى العلم — أن نفترض أن موضوعات المعرفة تستند إلى حقائق ثابتة ، فيجب على هذا النحو "خير بالذات " و " جمال بالذات " و " حق بالذات " أى توجد حقائق لا تخضع للتغير أو التحول ، ولا تصدر عن الأشياء الأخرى ، هذه الحقائق هى دعائم معرفتنا (۱).

ويلاحظ على هذه المحاولة الأولية في عرض النظرية وفي إثبات المثل أنها محاولة تقوم على المنهج الفرضى ، فلكنى نصل إلى معرفة ثابتة يقينية يتعين أن نفترض أولا - ثبات موضوعات المعرفة وعدم تغيرها ، ومن ثم فإننا سنتجه إلى افتراض وجود حقائق في ذاتها هي أصول للموجودات الحسية المتغيرة ، ويحاول أفلاطون فيما يلى من المحاورات إثبات هذا الفرض والبرهنة عليه .

### ۳ – محاورة فيدون:

يذكر لنا سقراط فى هذه المحاورة كيف أنه بعد أن حاول تفسير الظواهر بالعلل المادية شعر فى بادئ الأمر بما يشبه الاقتناع بهذه المواقف ، ولكنه ترك هذا التفسير المادى واتجه إلى تفسير أنكساغوراس ورأيه فى "العقل" ثم انتقل من رأى أنكساغوراس إلى القول بالمثل والتدليل على أنها حقائق الأشياء .

يقول سقراط (٢) عندما كنت شابا يافعا كنت مولعا أشد الولع بهذا النوع من المعرفة الذى يطلق عليه اسم " البحث في الطبيعة " فقد وجدت فيه روعة لا تضاهي، فبواسطته يمكن مه فه علل كل شيء ، تلك العلل التي تأتي الأشياء بسبها إلى الوجود ثم تختفي تمر في الوجود ، ولكنه حدث في مرات عديدة أني برمت بمثل هذه الأبحاث .. فهي تشير إلى أن الحيوانات مخلوقة من خليط من الحار والبارد، وأن الدم والهواء والنار هي مصدر فكرنا، وأن المخ هو مصدر الإحساسات المختلفة ، وأما المعرفة فهي ترجع إلى الذاكرة و إلى ما يصدر عنها من

<sup>(</sup>١) أقراطيلوس ص ٤٣٩ - ٤٤٠ أي إلى نهاية المحاورة .

<sup>(</sup>۲) فيدون ص ٩٦ وما بعدها .

أحكام .. وقد انتهيت إلى رأى بهذا الصدد وهو أنه قد ظهر عجزى وعدم استطاعى الاستمرار في مثل هذا البحث ".

ويستطرد أفلاطون في الكلام على لسان سقراط قائلا ، ولكنه حدث ذات يـوم أن سمعت قارئا يقرأ في كتاب قيل أنه لأنكساغوراس وكانت فيه هذه العبارة " العقل هو الذي نظم الأشياء وهو علة كل شيء " وقد كان" القول بعلة كهذه مصدر فرح لى " ويستمر سقراط في كلامه عن مبدأ أنكساغوراس وقوله بالعقل كعلة ، ويقول إنه قد تراءى له أن الفعل على هذا النحو يمكن أن يكون علة كلية ومنظما يحقق النظام الكلبي ويكبون علبة ظهور الأشياء في الوجود واختفائها ، ويقول سقراط بهذا السعدد " إن هذه التأملات قد بعثت في نفسي الراحة والطمأنينة. إذ خيل إلى أنني اكتشفت الرجل الذي يعلمني العلة المعقولة " ولكنه - أي سقراط - لم يلبث أن شعر بالخيبة حينما تابع القارئ قراءته لكتاب أنكساغوراس ، إذ وجد المؤلف يترك العقبل جانبا ولا يبوجد إليه العناية الكافية ، فلا يستغله في تفسير ظهور الأشياء واختفائها ، بل يعود إلى تفسيرها بالهواء والأثير والماء وتفسيرات أخرى من نفس النوع ، وغاية في الشطط ، الأمر الذي دعاه - أي سقراط - إلى انتقاد أنكساغوراس قائلا: إن إطلاق لفظ العلل على أشياء كهذه أمر بعيد عن الصواب ، وعلى العكس من ذلك فإن العلل الحقيقة غير مرتبة ولا منقسمة. إذ هو ذات طبيعة روحية ولها ذاتيتها وطنبائعها الخاصة وهي صور أو مثل يربط بينها الخير ويحفظ وجودها (١٠ فالمثل إذن هي العلل الحقيقية وهي الأصول الأولى للأشياء ، يقول سقراط: " إنه قد بدأ لى منذ هذه اللحظة أنه من اللازم أن ألجأ إلى " المثل " وأن أحاول تفسير حقائق الأشياء بها (٢).

وإذن فوجود المحسوسات يتأكد عن طريق مشاركتها في حقائق معقولة أى المثل (") ، فإنه بمشاركة الأشياء الجميلة في مثال "الجمال "تصبح الأشياء كبيرة ، وبمشاركة وبمشاركة الأشياء كبيرة ، وبمشاركة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (م .س) فقرة ۹۹ د .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (م.س) فقرة ۹۹ ج .

<sup>(</sup>۳) (م. س) ص ۱۰۲ .

الاثنين في "الاثنينية " تصبح الاثنان عددا مؤلفا من وحدتين ، وبمشاركة الواحد في "الوحدة " يصبح هذا الواحد غير متكثر .

وعلى هذا فليست هناك أى طريقة لإيجاد أى شيء إلا بأن يشارك هذا الشيء في ماهيته المعقولة أى في مثاله، المشاركة إذن هي الأسلوب الوحيد الذي يربط بين عالم المحسوسات وعالم المعقولات أى المثل ، ولكن هذه المشاركة ستكون من أهم صعوبات المذهب التي تترجم عنها أزمة محاورة بارمنيدس ، إذ كيف يتسنى لنا ربط المحسوس بالمعقول وكل منهما له طبيعة مغايرة للآخر، ولا يمكننا أن نفسر المشاركة ماديا لاختلاف الطبيعتين ، وهي أيضا لا يقصد بها المحاكاة ، وإذن فسيظل الانفصال مطلقاً وتاما() بين المحسوس ومثاله .

### ا - محاورة الجمهورية:

نجد أن تناول أفلاطون لنظرية المثل في الجمهورية قد نضج بعض الشيء عن المحاولات الأولى ، وتحددت معالم النظرية بعد العرض المبدئي في أقراطيلوس ، ثم التصور الذي لاحظناه في فيدون والذي انتهى بنا إلى افتراض وجود علل ثابتة للظواهر الحسية هي مكونات العالم العقلي أي المثل ، وفي الجمهورية يقرر أفلاطون الحقيقة دون مناقشة فيقول : إن هناك مثالاً لكل مجموعة من الأشياء تحمل اسما واحدا (٢) وعلى قمة هذه المثل يوجد الخير بالذات الذي لا يمكن أن يدرك إلا بالحدس (٣) فيلا يقبل التعريف المنطقي وعلى ذلك فالجدول يقف عند حدود العالم المعقول مادام الخير لا يخضع لأي فحص منطقي فهل شمس العالم المعقول (١) وأساس الوجودات ، تصل إليه النفس في رحلتها الصاعدة ، وتستمد منه الموجودات خيريتها ، ونلاحظ أن تشبيه الخير بالشمس سيكون له صدى كبير في الأفلاطونية المحدثة وعند فلاسفة الإشراق من المسلمين فيما بعد .

Korista (1)

we suppose an idea to exist when we give the same name to many separte things Repx506 A (v)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الكتاب السادس ۵۰۷ ، ۵۰۹ ب

<sup>(</sup>٤) (م. س) الكتاب السادس ٥٠٧ ج – ٥٠٩ ج .

### $\Psi$ محاورة بارمنيس:

تعتبر هذه المحاورة أكثر محاورات أفلاطون تعقيدا وهي مشوبة بالطابع الجدلي الإيلى كما تجده عند بارمنيدس ، وزينون وتتضمن جملة من الاعتراضات الإيلية على نظرية المثل كما هي معروضة في فيدون والجمهورية ، ويلاحظ أن هذه الانتقادات توجه إلى نظرية أفلاطون في المشاركة فحسب ، ذلك أن الإيليين يقبلون كأفلاطون وجود حقائق معقولة ثابتة . بينما نجد زينون ينفي الكثرة ويثبت الوحدة المطلقة ، نجد أن أفلاطون مع إثباته لهذه الوحدة يحاول في نفس الوقت أن يجد علاقة بين الوحدة والكثرة ، وهذا هو الموضوع الرئيسي لمحاورة بارمنيدس .

وإذن فبارمنيدس تصوير للأزمة التي عاناها فكر أفلاطون بصدد نظرية المشاركة ، وتدور مناقشاتها حول صعوبات هذه النظرية كما يعرضها أفلاطون في فيدون والجمهورية ، وسنجد محاولات لحل هذه الصعوبات في محاورة السفسطائي تتألف هذه المحاورة من جيزئين متماييزين كل التمايز، ففي الجزء الأول منها يحشد أفلاطون الانتقادات الموجهة إلى النظرية ، ويناقش صعوبات المشاركة التي انتهى إليها سقراط ، ثم يبين أن العالم المحسوس سيكون في انفصال تام عن العالم المعقول ، إذا لم نصل إلى حل لهذه الصعوبات وأما الجزء الثاني من المحاورة فهو مجموعة تمرينات جدلية وصورية خالصة ذات طابع تعليمي ، يبدو لأول وهلة أنه منقطع الصلة بالجزء الأول من المحاورة ، ولكنه في الواقع اعتراض خطير على نظرية المثل واستمرار للاعتراضات الموجهة إليها في الجزء الأول من المحاورة .

### ١ – الجزء الأول من المحاورة:

يلاحظ أن جميع المتحدثين في المحاورة يسلمون مبدئيا بوجود المثل ولا يعترضون على ضرورة مشاركة المحسوس في المعقول ، ولكنهم يعجزون عن إدراك الكيفية التي تتم بها هذه المشاركة ويذكرون الصعوبات التي تنشأ عن ذلك ، وتنحصر هذه الصعوبات في خمس رئيسية .

الصعوبة الأولى: يقرر سقراط دون اعتراض أن الأشياء المحسوسة التى تشارك فى المثل هى فى نفس الوقت متشابهة وغير متشابهة فيما بينها، وهى واحدة وكثيرة، فسقراط كثير لأنه يمكن التمييز فيه بين جهات مختلفة كاليسار

واليمين والأمام والخلف والأعلى والأسفل ، وهو أيضا مؤلف من أعضاء مختلفة ، بينما نجد من ناحية أخرى أنه شخص واحد يتميز بطابع خاص وفردية معينة ، ويمكن الإشارة إليه سبعة أشخاص آخرين ، فإذا سلمنا بأن سقراط واحد وكثير في نفس الوقت . فيجب أن نقرر أيضا أن " الوحدة بالذات "، وأن هذه كلها تشارك في الإنسان بالذات ، وأنه مادامت المحسوسات متشابهة وغير متشابهة في نفس الوقت فيجب أن يشارك " التشابه بالذات " في " الاختلاف بالذات " ويشارك هذان المثالان في مثال الإنسان أو في " الإنسان بالذات " أو في مثال لمحسوس آخر . ويتساءل سقراط أيضا — انسياقا مع هذا الاتجاه — " أو في مثال لمحسوس آخر . ويتساءل سقراط أيضا — انسياقا مع هذا الاتجاه — عما إذا كان من المكن القول بأن " الكون بالذات" يشارك في "الحركة بالذات " ؟

هذه هى الصعوبة الأولى التى أدركها سقراط وهى تدور حول استحالة المشاركة بين المثل نفسها أى تداخلها (٢) فيما بينها ، فما دمنا نقرر أن عالم المثل هو المعقول للعالم المحسوس وأنه يجب أن يشتمل على نماذج لكل ما فى هذا الأخير من موجودات وإضافات فيجب إذن أن توجد فيه صور للارتباطات أو للعلاقات الموجودة بالفعل بين المحسوسات ، أو تلك العلاقات الموجودة بين حالات المحسوس الواحد نفسه ، فإذا كان المحسوس واحدا وكثيرا فى نفس الوقت، وكانت الوحدة والكثرة مظهرين لشىء واحد ، وجب إذن أن نجد فى العالم المعقول ارتباطا، أى علاقة مشاركة بين مثال الوحدة ومثال الكثرة حتى يمكن تفسير ارتباطهما فى موجودات العالم المحسوس (٢).

هذا هو مضمون الاعتراض الذى يقف أمامه سقراط حاشرا لا يستطيع أن يتقدم خطوة واحدة فى سبيل الحل ، وستتكرر المحاولة فى السفسطائى مرة أخرى حيث يحاول سقراط أن يتخطى هذه الصعوبة بتقديم صياغة جديدة للنظرية.

الصعوبة الثانية: يوافق بارمنيدس سقراط على أن هناك مثلا مفارقة تماما عن كل ما هو محسوس ، وهي الحق والخير والجمال ، ولكن بارمنيدس يعود

ousia ontos on الموجود بالدات الموجود

Communication of Ideas <sup>(۲)</sup> - راجع القسم الخاص بمحاورة السفسطالي (م. ب) .

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> بارمیندس فقرة 129 أ

فيتساءل عما إذا كانت توجد حقاً مثل الأشياء محسوسة مركبة كمثال الإنسان؟ وهل توجد أيضا مثل للأشياء الحقيرة كالوحل والأظافر والشعر ؟ ولكن سقراط يتهرب من البرد المباشر ويكرر تأكيده الذى سبق أن ذكره في فيدون بأنه توجد مثل للأشياء العالية الشريفة وحدها ، ولكن بارمنيدس يرد عليه قائلا :

"حينما تتقدم بك السن يا سقراط وتستولى عليك الفلسفة ، سيختفى هذا التردد ستقرر أن لكل من الأشياء في العالم المحسوس مثلا في العالم المعقول" (١).

الصعوبة الثالثة: هذه الأشياء التي تشارك في المثل ، هل تشارك في المثل كله أو المثل كله أو المثل كلها أو في جزء منها ، أو بمعنى أخر هل المحسوس يشارك في مثاله كله أو في جزء من هذا المثال ؟ فإذا كانت الأشياء في المثال — وهو مفارق لها — فيصبح متكثرا بسبب مشاركة الكثرة فيه .

ويقدم سقراط حلا لهذه الصعوبة فيشبه المثال بضوء الصباح الذى يشرق على الأشياء كلمها دون أن يتكثر أو يبطل أن يكون ضوءا واحدا . فالمثال فى نظره مثل الضياء الذى تشارك فيه المحسوسات التى ينطبق عليها، كما تنعم الموجودات بضوء الصباح الذى يشرق عليها جميعا (٢)، ولكن هذا التشبيه لا يعجب بارمنيدس وتعود الأزمة إلى ما كانت عليه .

الصعوبة الرابعة: إذا نظرنا إلى المشاركة واعتبرناها مجرد مشابهة بين المحسوس ومثاله، فستكون المثل إذن نماذج، والأشياء المحسوسة نسخا لها، ولكن إذا كانت هذه النسخ مشابهة للنموذج فيجب أن يوجد مثال آخر لتشارك فيه المنماذج والأشياء المحسوسة، ويكون هذا المثال النموذج المشترك لها، وأيضا يجب وجود مثال ثالث ورابع إلى ما لا نهاية (") وهذا هو اعتراض "الرجل الثالث" (۱) الذي سيشير إليه أرسطو فيما بعد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (م.س) فقرة ۱۳۰ ج. .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> (م.س) ۱۳۱، ۱۳۲ ،

regresaus sd infirtutum . د . ۱۳۲ م.س) فقرة ۱۳۲

Tritos Authropos (1)

الصعوبة الخامسة: هذه المثل التى وصفناها لن تكون مجال موضوعات للمعرفة ، فهى ليست نفوسنا لأنها موجودات فى ذاتها ، و إذا كانت بعض المثل تتضمن علاقات مشتركة فيها بينها ويتحقق ذلك فى تضايف ماهياتها ، فلا يستلزم ذلك أن تشتمل الأفكار الموجودة لدينا عنها نفس هذا التضايف ، وكذلك فإن هذه الأفكار التى توجد فى نفوسنا — وقد تكون مشماة بأسماء المثل — لن يكون بينها وبين مثلها فى الخارج علاقة ما " فمثلا رجل ما عبد لسيد ما ، وهذا السيد بدوره هو أيضا رجل ، فليس العبد عبدا لسيد بالذات ، بل أنه عبد لرجل ما لا يمكن أن يتصف بصفة السيادة إلا إذا كانت هناك صفة تقابلها ويتصف بها العبد وهى صفة العبودية ، وفكرة السيادة بالذات لا يمكن أن توجد إلا بعد معرفتنا لفكرة العبودية بالذات ، فهل يجب إذن أن يوجد مثال للسيادة ومثال آخر للعبودية لكى يستطيع بالذات ، فهل يجب إذن أن يوجد مثال للسيادة ومثال آخر للعبودية لكى يستطيع نهنى أن يدرك علاقة زيادة على أى

وكذلك الحال فيما يختص بالعلم ، والعلم بالذات لا يمكن أن تكون له موضوعات غير الموجودات بالذات ولكننا إذا لم نقم وزنا للعلاقة بين الموجودات الخارجية وبين نفوسنا ، ثم بين المثل وبين نفوسنا ، ثم بين النفوس بعضها مع المعض الآخر ، فإن العلم الإنساني لن يكرن له موضوع آخر، سوى الأفكار الموجودة في نفوسنا ، وسيكون من نتيجة ذلك أن تنطوى النفس على ذاتها ، وألا يدرك الفكر الإنساني أى شيء بالذات ، كالجمال أو الحق، ولا أى مثال آخر، وينتج من هذا أيضا أن المعرفة الحقة أو معرفة الأشياء بالذات ستوكل فقط إلى الآلهة. ومن ثم فإن هؤلاء الآلهة لين يتمكنوا من معرفة الإنسان وأفراده وكذلك معرفة الجزئيات ، وبالتالي لن تكون لهم أى سلطة على البشر حيث أنهم سوف لا يعرفون شيئا عن أفراد الإنسان ولقد ذهل سقراط حين واجه بارمنيدس بهذه النتائج ، لأنه تصور مقدار ما تؤدى إليه هذه الفكرة من إلحاد ، ويشير أفلاطون في نهاية هذه المشكلة الى أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة الى أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة الى أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة الى أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة الى أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة الله الهرون في نهاية هذه المشكلة الم أنه ليس من العسير على من تشبع بالعلم الإلهى أن يتخطى هذه المشكلة المؤلون في نهاية هذه المشكلة المؤلون في نهاية هذه المشكلة المؤلون في نهاية هذه المشكلة الهرون في نهاية هذه المشكلة المؤلون في نهاية هذه المشكلة المؤلون في نهاية هذه المؤلون في المؤلون في نهاية هذه المؤلون في المؤلون في نهاية هذه المؤلون في المؤلون المؤلون في المؤلون في المؤلون في المؤلون المؤلون في المؤلون المؤلون المؤل

وتوجد مشاكل كثيرة أخرى أثارها أفلاطون في الجزء في الجزء الأول من بارمنيدس وكلها تدور حول المشاركة .

### الجزء الثاني من المحاورة:

عندما أحس سقراط بعجزه عن إدراك حقيقة المشاركة ، وكيف يمكن أن تكون المثل واحدة وكثيرة ، متشابهة وغير متشابهة — فى هذه اللحظة التى لم يبق عندها من انتقاد على نظرية المثل لم يورده بارمنيدس — يتقدم هذا الأخير للأخذ بيد سقراط ، فيقدم له المنهج الفرضى ، وذلك لكى يخرجه من هذه الأزمة . وهذا المنهج — كما سبق أن ذكرنا — يتلخص فى أن نضع أولا مثالا كمثال الواحد ونقترض أنه موجود ثم نحدد بدقة ما يترتب على وجود هذا المثال من نتائج ، ثم لا نقتصر على البحث عن هذا المثال وحدة ، بل نبحث بعد ذلك فى الاحتمالات المكنة لو افترضنا أنه موجود ، وفى هذه الحالة نجد أمامنا ثمانية فروض يمكن تلخيصها فى أربعة :

۱- إذا كان الواحد موجودا فما نتيجة ذلك - أولا: بالنسبة لذاته - ثانيا:
 بالنسبة للأشياء الأخرى.

٢- إذا كان الواحد غير موجود فما نتيجة ذلك - أولا: بالنسبة لذاته - ثانيا:
 بالنسبة للأشياء الأخرى.

ومجموع هذه الفروض وما يترتب عليها هو موضوع الجزء الثانى من المحاورة ، لتناول على سبيلا المثال النتائج المترتبة على الفرض الأول: إذا كان الواحد موجود ، يترتب على ذلك أنه يجب أن نسلم بأنه ليس متكثرا ، وليس مؤلفا من أجزاء وليس هو "كلا" مشتملا على جهات متعددة ، وأنه ليس محدودا ولا مبدأ لمه ولا نهاية ولا وسط ، فهو لا محدود ولا متناهى ، لا شكل له ولا مكان ، وهو ليس فى حركة أو سكون بل هو واحد خالص فى ذاته ، غير متضمن للثنائية ، ولكن هذا الفرض أيضا يدلنا على أن الواحد موجود ، فكأننا نضيف فكرة الوجود إلى الواحد — كما يبدو — وهنا تنشأ فكرة الغيرية ( غير الشيء ) أى أنه يصبح لدينا الواحد وغيره ، وبذلك تتحقق الثنائية (" وتنشأ عن هذا ثلاث وحدات : الواحد ،

<sup>·</sup>Dyad (1)

- والوجود ، والثنائية ، فهناك إذن ثلاثية (١٠ و هذا هو التكثر .
- « و وتنتهى المناقشة في الجزء الثاني من المحاورة إلى نتائج منها :
- ١- أن المثل لا يمكن أن تكون مفارقة كل المفارقة ، لأنها إذا كانت تامة المفارقة فلا يمكن أن يوجد بينها وبين الأشياء أى علاقة مشاركة ، وعلى هذا يجب التسليم بأن المثل لابد وأن تتضمن ما يجعلها قريبة من طبائع الأشياء دون أن تشتمل على أى مدلول مادى .
- Y يتبين لنا أيضا أنه يمكن إثبات وجود الكثرة من وجود الوحدة ، وأن هناك نوعا من الارتباط في التصور وفي الوجود بين الواحد والكثير ، وهذا ما يسمح بقيام مشاركة بينهما أو بمعنى آخر قيام المشاركة بين المثال والمحسوس ، أي بين عالم الحقيقة وعالم الظواهر .
- ٣- تبين لنا أيضا خلال المحاورة أن المثل يجب أن تكون للأشياء جميعا: للحقير
   منها وللعظيم دون استثناء وإلا انهار المبدأ الذى أقمنا عليه العالم المعقول.

وفى ختام كلامنا عن هذه المحاورة نورد رأى أحد المؤرخين الذين تناولوها بالدراسة والتحليل ، وهو " جان فال " فهو يقول ("): " إن محاورة بارمنيدس تنبها إلى أنه يوجد نطاق أو مجال انتشار للواحد المتكثر ، وهذا المجال يقع بين الواحد والعدم المطلق ، وتختص محاورات السفسطائي وفيليبوس وتيماوس بالبحث عن هذا المجال الذي يتقابل فيه المثال في حركة مع الوحدة المتكثرة ".

#### محاورة السفسطاني:

تبحث هذه المحاورة في ربط المثل بعضها بالبعض الآخر، أو ما يسمى بمشاركة أو تداخل المثل فيما بينها ، وهذا هو الهدف الذي أشارت إليه محاورة بارمنيدس ، ولم تقدم لنا حلا واضحا بصدده ، وتعتبر محاورة السفسطائي محاولة منطقية يعرض فيها أفلاطون للأجناس العليا للوجود كالحركة والسكون والوجود ، وينتهى من بحث هذه الأجناس الثلاثة إلى اكتشاف جنسين آخرين هما " ذات "

Triad (1)

<sup>(</sup>۲) راجع جان فال " دراسة حول بارمنيدس " ص ۲۱۲

الشيء و "غيره" أو الذاتية والغيرية . وهذه الأجناس خالية من كل محتوى مادى، ويمكن أن يحمل بعضها على البعض الآخر، وهذا هو تفسير مشاركتها بعضها للبعض الآخر؟ وإذن فهذه الأجناس هي المثل الأفلاطونية الحقيقية كما يعرضها أفلاطون في " السفسطائي " .

ولكننا يجب أن نوضح كيف انتهى إلى إثبات فكرة مشاركة المثل بعضها للبعض الآخر ؟ بدأ أولا بتحليل دقيق لفكرة الوجود ، فاستعرض آراء الفلاسفة حول تعريف الوجود وانتهى إلى تقرير استحالة تعريف الوجود تعريفا جامعا مانعا إذا كان منفصلا عنن الأشياء الموجودة ، ثم هو يرد بعد ذلك على الذين يقولون أن الوجود " مثل معقولة ثابتة " ويظهر أن أفلاطون ينتقد هنا آراءه السابقة في مينون وفيدون والجمه ورية، وهنو ينزد أينضا على هؤلاء الذين يلحقون الوجود بالأجسام ، وينتهى نقده هذا إلى فكرة جديدة نقابلها لأول مرة في السفسطائي، وهي ما يسميه "بالوجود الكلى" هذا الوجود الكلى الذي يتضمن العقل والنفس والحياة ، ويتضمن تبعا لذلك الحركة ، وإذن فهذا الموقف هو استمرار لمناقشات سقراط في بارمنيدس ، وأفلاطون يشير بوضوح ودون التواء أو غموض - إلى استحالة التفكير في الوجود وحده في ذاته دون ربطه بالحدود الأخرى - وهذا ما يتكشف لنا عن ضرورة إقرار مبدأ المشاركة أو التداخل بين الحدود أو الأجناس العليا أي المثل: كالوجود والحركة والسكون، كما أوضحنا في مستهل الكلام عن هذه المحاورة ، ذلك أن الفكر لا يمكن أن يبدرك عناصر منفصلة متباعدة بل يدرك دائما " خليطا " فموضوع الفكر إذن هـو كاللفظ المركب مـن حـروف علـة وحروف ساكنة ، وكالموسيقي التي تتألف من أصوات حادة وأخرى غليظة ، فهو أيضا مؤلف من تصورات مرتبط بعيضها بالبعض الآخير على هنذا النحو. ولاشك أن أي محاولة لتعيريف هذه التصورات وهبي منفصلة بعضها عن البعض الآخر - دون اعتبار لوجودها مرتبطة فيما بينها بالفعل — ستؤدى حتما إلى نتيجة سلبية شبيهة بتلك التي انتهت إليها محاورات سقراط السابقة التي تقوم على تعريف العناصر كل على حدة ، والنتيجة التي تستخلص من هذه المناقشة هي أنه لا يمكن إدراك أي تصور منفصلا عن العلاقات التي تربطه بالتصورات الأخرى ، وهنا نجد نوعا آخر من الجدل، فالجدل هنا هو الفن الذي يعطى لنا القوانين التي يقوم على أساسها "خليط التصورات" كما يعطى لنا علم الموسيقى قواعد تآلف الألحان ، وهذه الطريقة الجدلية التي يتبعها أفلاطون في السفسطائي تختلف عن طريقة محاورة السياسي .

المحاورة الأخيرة على القسمة الثنائية (۱) فيقول مثلا: إن علم السياسة العلوم تنقسم إلى قسمين: علوم غايتها المعرفة فحسب وعلوم غايتها الناحية العملية والسياسة تدخل في القسم الأول، وعلوم المعرفة تنقسم بدورها إلى قسمين: علوم وصفية وعلوم أحكام، والسياسة تدخل تحت القسم الأول: ويستمر التقسيم من مرحلة إلى أخرى إلى أن نصل إلى علم السياسة، أى أن السياسة علم غايته المعرفة، وهو أيضا علم وصفى.

فما العلاقة إذن بين الجدل كما نجده في السفسطائي ، وهو فن تركيب الخليط ، والجدل كما نجده في السياسي كفن القسمة ؟ وستقدم لنا محاورة فيليبوس الإجابة على هذا التساؤل حيث يتحقق الارتباط بين هذين النوعين.من الجدل ، فسيتضح لنا في هذه المحاورة كيف أن فن تركيب الأخلاط أو المثل يأتي كنتيجة للتصنيف والتقسيم إلى أنواع ، وعلى هذا فقد أمكن الجمع في الخليط بين هذين النوعين من الجدل .

### 7 - محاورة فيليبوس:

فى مستهل هذه المحاورة يشير فيليبوس مشكلة أخلاقية عن اللذة ويرى أنها خير كل موجود ، فيرد سقراط قائلا إن الحكمة هى خير كل موجود ، ويقول عن اللذات إنها تتفاوت ، وبعد هذه المقدمة تنتقل المناقشة فجأة إلى الجانب الميتافيزيقى عن الواحد الكثير ..فيسأل بروتارخوس سقراط أن يوضح له هذه المسألة ، فينفى سقراط أولا الفكرة القائلة باجتماع الأضداد باجتماع وتداخلها فى الشئ الواحد ويشير إلى أن هذه الفكرة تعطل التفلسف (العلم) ويرى — على العكس من ذلك — أن المواحد هو الوحدة المتنافسة التى لا تشتمل على أية أضداد ، تلك الوحدة التى

<sup>(</sup>١) محاورة السياسي ، تمرينات القسمة الثنائية فقرة ١٥٨جـ ، ٢٦٧ج.

نجدها في الإنسان وفي الشيء الجميل والشيء الخير ، ويستطرد في بحث موضوع الواحد والكثير والعلاقة بينهما ، ويرى أنها يمكن أن تكون على أوجه ثلاث : أولا — أما أن يطابق الواحد أو المثال صفاته :

ثانياً - أو تكون الطابقة بين الواحد والأفراد التي تنطوى تحته ، فينقسم المثال إلى أجزاء .

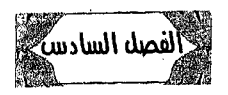
ثالثا - أو أن المشاكل ككل يطابق أفراده الكثيرين كل على حدة ، ومعنى ذلك أن المثال سيتضاعف وسيكون في كل محسوس ، فيكون هناك من المثل بقدر عدد المحسوسات .

وقيد رفيض أفلاطون الفرضين الأول والثاني في الجمهورية ، يبقى إذن الفرض الثالث ، ولكن هذا الفرض يثير صعوبات إذ يصبح من المستحيل أن نطبق المثال على عدد لا متناه من الإفراد فتتعدد جوانبه ، وقد قلنا أن المثال واحد أزلى ، , وهـؤلاء الأفراد ينتمون إلى عالم الظواهر المتغيرة ، فكيف يمكن إذن أن نحتفظ بوحدة المثال ، هذه الوحدة — التي لا تتضمن تكثرا ؟ كطيف يمكن التسليم بأن الواحد وهو المثال يمكن أن يوجد في نفس الوقت في ذاته وفي عدد لا يحصى من الأفراد؟ في هذه اللحظة يصل سقراط إلى مأزق ويحس بأن الحجم الفلسفية لن تقدم له العون لكي تخرجه من هذا المأزق ، فيتجه إلى الآلهة مبتهلا متوسلا إليها أن تكشف له عن " أن الشيء الذي يقال أنه موجود في لحظة ما ، يتضمن الواحد والكثير في نغس الوقت ، ويشتمل في طبيعته على مبدأين هما "المحدود واللامحدود" وبعد هذا الكشف يستمر في بحثه فيتناول أي شيء موجود ويحاول أن يبحث عن "مثاله" ثم يبحث عن المثل التي يرتبط بها هذا المثال ، وهكذا حتى يصل إلى الكشف عن جميع المثل التي تترتب بين الواحد وجميع المحسوسات ، وينتهي إلى أن المثال واحد وكمثير في نفس الوقت ، هذا المثال يشبه الحكمة واللذة .. إذ كل مسنهما واحد وكثير في نفس الوقت، فاللذة واحدة لأنها لذة ، هي أيضا كثيرة من حيث أنواعها ، فهناك اللذة التأملية واللذة البوهيمية ، ولما كان من غير المكن القول بأن اللذة وحدها أو الحكمة وحدها هي الخير ، كان من الضروري أن نقول بأن الخير خليط منهما معا، و هذا الخليط أسمى من كل منهما على حدة ، وإذن

فالمثال خليط، والخليط (۱) هو مجموع عنصرين أحدهما غير محدود ، والغير المحدود يشتمل على الضدين ولا يمكن تعريف أحدهما بدون الآخر ، فمثلا حينما نقول أن هذا الشيء أكثر حرارة، ففي ذهننا أن هذه المقابلة حاصلة بين شيء أكثر حرارة وشيء آخر أقبل حرارة، ونحن نسمى في اللغة الشيء الأقل حرارة باردا والأكثر حرارة نسميه حارا ، وربما كان الشيء للبارد يعتبر حارا بالنسبة لشيء آخر أعلى منه حرارة فيكون باردا وجارا في نفس الوقت ، والبارد ضد الحار ، وإذن فالشيء البواحد يشتمل على الأضداد ، والحار والبارد وغيرهما حدود إضافية غير فالشيء المحدود فهو علاقة رياضية ثابتة كالزوجية والثلائية والرباعية ، فالخليط ينتج من إدخال علاقة رياضية ثابتة كالزوجية والثلائية والرباعية ، والسريع يكشف لنا عن علاقة منظمة خاضعة لقياس ثابت ، والعام في مجموعة يقوم على الكشف عن هذه العلاقات . وعلة الجمع بين المحدود واللامحدود في يقوم على الكشف عن هذه العلاقات . وعلة الجمع بين المحدود واللامحدود في الخليط هو العقل أو الخير، وهذا الخليط حاصل على الجمال والحقيقة والتناسق ، والما المحسوس إلا خليط ناقص ، أما المثال فهو الخليط الكامل .

بهذه الطريقة يمكن الكلام عن مشاركة المحسوس فى المعقول دون انقسام المعقول أو تعدده ، وتصبح العلاقة بين الشيء والمثال على غير ما رأيناه فى الجمهورية أو فيدون، من أنها علاقة علة بمعلول ، وبهذا يتضح لنا كيف أن المواقف الفلسفية لأفلاطون فى أقراطيلوس ومينون وفيدون والجمهورية قد عملت على إثارة أزمة شك عنيفة تحددت معالمها فى محاورة بارمنيدس مما دفع بأفلاطون وهو يتلمس الحلول — إلى تعديل موقفه كما يتبين ذلك فى محاورة فيلبيوس حيث يتجه أفلاطون إلى الرياضة للتعبير عن مشاركة المحسوس فى المعقول، وقد تم هذا التطور فى مذهب أفلاطون بطريقة تدريجية ، وانتهى إلى نتائجه المنطقية فيما صاغه من آراء شفوية ، حيث نقل عنه أرسطو قوله بأن المثل إعداد .

<sup>(1)</sup> راجع البخث القيم الذي أخرجه الدكتور نيقولا بوسولاس بالفرنسية عن " مشكلة اللذه في محاورة فيليبوس لأفلاطون، مادة PUF



## آراء أفلاطون الشفوية (١)

تلكمنا فيما سبق فصول هذا الكتاب عن مذهب أفلاطون كما تصوره لنا محاوراته المكتوبة ، ونريد هنا أن نشير إلى آرائه الشفوية التى لم ترد فى المحاورات بطريقة تفصيلية واضحة .

نجد أن أرسطو في كتاب السماع الطبيعي (٢) حين معالجته لمشكلة المكان يقارن بين ما ذكره أفلاطون عن الامتداد في محاورة تيماوس ، وما يذكره عن الجسم المادى المشارك في المثال فيما يسمى " بآرائه الشفوية " وهذه الإشارة الأرسطية المقتضية إلى آراء شفوية لأفلاطون أثارت اهتمام أذهان الباحثين في تاريخ الفلسفة ، وقد أضيفت إلى هذه الإشارة قصة ذكرها أرستوكسين تلميذ أرسطو ، مؤداها أن نفراً من التلاميذ حضروا للاستماع إلى محاضرة لأفلاطون عن الحين ، فوجدوا أن أفلاطون يغرق في المباحث الرياضية وينتهى إلى نتيجة مؤداها أن الواحد هو الخير .

وقد جمع المؤرخون نصوصا متفرقة من محاورات أفلاطون وحاولوا أن يثبتوا أن ثمت أصلا في المحاورات تقوم عليه آراؤه الشفوية ، تلك الآراء التي كرس لها المؤرخ روبان (٣) كتابان كاملا ، جمع فيه كل ما أورده أرسطو من فقرات عن هذه الآراء في كتبه ، ولكننا نعتقد أن محاورة فيليبوس التي أشرنا إليها ، وهي من المحاورات الأخيرة لأفلاطون ، يمكن بما أوردته من مناقشات طويلة حول الخليط ان تعد تمهيدا لآراء أفلاطون الشفوية .

ولكن هناك صعوبة رئيسية تواجهنا ونحن نعرض لما ذكره أرسطو من أقوال بهذا الصدد ، وهي أنه حينما يعرض لآراء أفلاطون الشفوية يخلط آراء أستاذه بآراء

<sup>(1)</sup> عرضنا في الجزء الأول من بحثنا عن "انتقال لظرية المثل الأفلاطونية إلى المسلمين " (مخطوط بالفرنسية) لآراء أفلاطون الشفوية عن المثل الرياضية .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السماع الطبيعي ج£ فقرة ٢٠٩ ب س ١٠ -١٥.

<sup>(</sup>٣) راجع روبان: فظرية أفلاطون في المثل والأعداد حسب أقوال أرسطو.

تلميذين لأفلاطون هما سبوسيبوس واكسانوقراط ، وكذلك بآراء أخرى كانت معروفة في الأكاديمية ، وربما لم تكن آراء أفلاطونية بحتة ، لهذا فيجدر بنا أن نسمى هذه الآراء الشفوية بآراء مدرسة أفلاطون الشفوية ، حيث أننا لا نستطيع التفريق بين آراء الأستاذ وآراء تلاميذه .

## فما هي إذن هذه الرّراء ؟

٢- يعرض أرسطو لنقد نظرية أفلاطون فى المثل فيما بعد الطبيعة (١)، ويوجه بعض
 الاعتراضات إلى آراء لم ترد فى المحاورات ، ولهذا فإن اعتراضات أرسطو هذه
 تعد مصدرنا الرئيسى الذى نستقى منه آراء أفلاطون الشفوية .

ونحن نذكر أيضا أن أفلاطون — في محاورة أقراطيلوس — يورد مثالا لشيء مصنوع ،وفي الجمهورية يتكلم عن مثال للسرير والمائدة ، ويقول أرسطو : إننا "نحن الأفلاطونيون " لا نعترف بوجود صور للأشياء المصنوعة كالمنزل والسرير والخاتم وهو يوافق أفلاطون على قوله : بأن الصور هي بقدر عدد أنواع الأشياء الموجودة في الطبيعة (٢) ، ومن ناحية أخرى يورد أبوفلس تعريفا للمثال نقله عن الكسانوقراط تلميذ أفلاطون ، الذي يذكر أنه سمعه من أستاذه أفلاطون حيث يقول: "إن المثال هو علمة نموذجية مفارقة وإلهية للأشياء ، وهي مركبة دائما حسب الطبيعة " ويشير أرسطو أيضا إلى الموجودات الرئيسية المتوسطة بين المثل والأشياء المحسوسة ، ويذكر أيضا أن أفلاطون يقرر كالفيثاغوريين أن الأعداد هي علة وجود الموجودات الأخرى و أن هذه الأعداد تتألف بمشاركة ، "الكبير والصغير " في الوجودات الأواحد.

## كيف نفسر إذن هذه الآراء ؟

لقد رأينا في محاورة فيدون كيف أن أفلاطون يبين أن العدد (٢) يستمد حقيقة وجوده بمشاركته في مثال "الثنائية" وكذلك العدد (٣) يشارك في مثال الثلاثية والعدد (٤) في مثال "الرباعية" الخ .. وهكذا إلى أن نصل إلى العدد (١٠)

<sup>(1)</sup> ما بعد الطبيعة فقرة 170 ب.

<sup>(</sup>۲) م.س فقرة ۱۰۷ أ.

ومجموع هذه الأعداد يسميه أفلاطون — حسب أرسطو — "بالأعداد المثالية" ويذكر لنا أرسطو في كتاب " السماع الطبيعي " أن هذه الأعداد التي يجعلها أفلاطون مثلا للموجودات تقف عند مثال (١٠) وفي رأى هؤلاء القدماء أن المعدد (١) ليس عددا بل هو مبدأ (١) الأعداد، ذلك لأنهم كانوا يجهلون الصفر. وإذن فتكوين الأعداد يجب أن يبدأ من الواحد ومن مبدأ يسميه أفلاطون "الكبير والصغير" وهذا المبدأ هو مبدأ اللامتناهي ، ويسمى أفلاطون أيضا هذا المبدأ باسم أخر هو "الثنائي اللامحدود" ومن هذا ويسرى أن هذا الثنائي هو مبدأ التكثر ، إذ أنه تبدأ عنده كثرة الموجودات ، ومن هذا يتضح لنا كيف أن القول بهذا الثنائي الذي يتضمن اللامحدود والمحدود ، يثبت إلى حد كبير وجود مصدر في محاورة فيليبوس لآراء أفلاطون الشفوية التي يعرضها أرسطو.

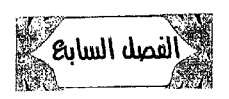
ونجد أرسطو يميز عند أفلاطون بين الأشياء المحسوسة والمثل والمتوسطات الرياضية ، ولكنه يضيف إلى هذه الأنواع الثلاثة للموجودات نوعا رابعا من الموجودات يأتى بعد الأعداد أو المثل وهذه الموجودات هى مثل أقل فى الدرجة من الأعداد المثالية ، وتتضمن ماهياتها "الامتداد" مثل " الخط المستقيم " وقد جعل أفلاطون لهذه الأطوال المثالية مبدأ ماديا هو صور " الكبير والصغير" المتعددة ، وبالنسبة للخط المستقيم نجد الأطول والأقصر كمبدأ مادى له ، وبالنسبة للسطح ونجد العريض والضيق ، وبالنسبة للحجم نجد العميق والسطحى وقد جعل أفلاطون أيضا لهذه الأطوال المثالية مبدأ صوريا "فالاثنين" مبدأ الخط المستقيم و "الثلاثة" مبدأ السطح و"الأربعة" مبدأ الحجم ويشير أرسطو أيضا إلى أن أفلاطون يتكلم عن "الحى بالذات" أى العالم المثالى ، نموذج المعالم المحسوس ، وهذا العالم المثالى مؤلف من مثال "الواحد " بالإضافة إلى الطول والعرض والعمق المثالية .

٣- وإذن نستطيع أن ننظم الوجود حسب آراء أفلاطون الشفوية ابتداء من الواحد ، وبإضافة الثنائية إلى الواحد تتكون مجموعة الإعداد المثالية ، ثم تلى الأطوال المثالية الأعداد المثالية، وبعد هذه الأطوال المثالية التي تتضمن الطول

<sup>.</sup>The one, Arky (1)

والعرض والعمق المثالية توجد المثل التي كان يشير إليها أفلاطون في محاوراته، وبعد هذه المثل تأتى المتوسطات الرياضية أو المثل والرياضية ، وهي في مرتبة وسظى بين المثل والمحسوسات ، وعلى هذا فإن لدينا الحي بالذات وهو العالم المثالى ، وله مبدأ صورى وهو الواحد ، ومبدأ مادى وهو الثنائي اللامحدود ، أو يمكن أن نقول أيضا أن هذا العالم يشتمل على نوعين من المثل الرياضية :النوع الأول هو الأعداد المثالية وفي قمتها الواحد ، وهو مثال الخير ثم مبادئ الأجسام المثالية الهندسية وهي الطول والعرض والعمق المثالية ، وهذا الحي بالذات هو صورة مثالية للعالم المحسوس ، ويربط بين العالمين ما يسميه أرسطو — نقلا عن محاضرات أفلاطون المخسوس والمعقول وذلك عن طريق التدرج في التجرية ؛ والاحتراس من الانتقال المعسوس والمعقول وذلك عن طريق التدرج في التجرية ؛ والاحتراس من الانتقال المفاجئ من طبيعة المحسوس إلى طبيعة المعقول المتغايرتين كما حدث في المحاورات الوحيد الذي يبدو لنا قلقا في هذا التنظيم المتدرج للمثل عند أفلاطون هو صلة ما الوحيد الذي يبدو لنا قلقا في هذا التنظيم المتدرج للمثل عند أفلاطون هو صلة ما يسميه بالمثال — الذي يضعه فوق المتوسطات الرياضية وتحت الأطوال المثالية — يسميه بالمثال — الذي يضعه فوق المتوسطات الرياضية وتحت الأطوال المثالية — بالتنظيمات المثالية التي يضعها أفلاطون فوقه .

وعلى أيه حال فإن هذا التنظيم الجديد للعالم عند أفلاطون قد أدى إلى ظهور فكرة الصدور عند أفلوطين التي كان لها أبلغ الأثر في الفكر الفلسفي في القرون الوسطى ، وقد خفى على الكثيرين أن هذه الفكرة نتيجة حتمية لما عرف عن أفلاطون من آراء شفوية .



## الأخلاق

### الإفلاق والسياسة:

تبين لنا خلال الفصول السابقة كيف أن نظرية أفلاطون في المثل تؤسس مواقفه الفلسفية بصدد الوجود والمعرفة والنفس ومصيرها ، وسترى في هذا الفصل مدى ارتباط الأخلاق والسياسة بهذه النظرية .

ويلاحظ أن اهتمام أفلاطون لم يكن موجها إلى الإنسان كفرد فحسب ، بل أيضا ككائن اجتماعي يعيش في ظل نظام سياسي معين ، ولهذا فقد كان من الضروري أن يفسر السلوك الفردي للإنسان ، وكذلك الصورة الاجتماعية والسياسة لنشاطه في علاقاته مع الآخرين. غير أن أفلاطون كأستاذه سقراط كان يعتبر النفس اسمى من الجسد ، بل تعتبر أنها حاصلة على الوجود الحقيقي ، أما البدن فوجوده ثانوي وغير مؤكد ، وقد حاول أن يبرهن على صحة هذا الموقف فاستعار تصوف الأورفية والفيثاغورية ، وربط بينه وبين نظريته في المثل ونجد تمام اكتمال هذه النظرية في محاورة فيدون .

وقد سبق أن أشرنا إلى ذلك في موضع سابق ، فالنفس أبدية أزلية لبساطتها وعدم فسادها وتذكرها المعاني ، وهي تلحق بالجسم في العالم الأرضى فتتألف منهما ثنائية مؤقتة ، أما في فيدروس فالنفس ثلاثية (١) ، وفي تيماوس يذكر أفلاطون أن المذي يخلد منها هو الجبز، الناطق فقط (٢) ، و إذا كانت الأورفية تشير إلى أن النفوس الشريرة هي وحدها التي تهبط إلى العالم الأرضى لتحل في الأجساد فإن أفلاطون يرى أن النفس تأتى إلى العالم الحسى وهي طاهرة نقية (٣) ، وأن هبوط النفوس إلى الأرض يتم حسب ضرورة عالمية ، فالجسم مطية مؤقتة للنفس وهو الذي

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> (ف. س)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> تیماوس ۲۹ جـ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الجمهورية ٦٩ ج

يعطل قواها الروحية النبيلة ويوجهها وجهة غير أخلاقية لأنه مصدر الشرور والآثام، ولهذا فإن النفس تشقى بهذا الوجود الأرضى، وتعود فتحاول الانطلاق من محبسها لتصعد إلى العالم المعقول، وسنرى أن سلوكها الأخلاقى والاجتماعى سيتحدد فى ظل الموقف الفلسفى المثالى، فخير الأفعال هو ما يساعد النفس على الوصول إلى العالم الأسمى، وأفضل النظم السياسية هو ما يهيئ النفس لهذه الحياة الروحية ويكفل لها السعادة التى تستهدفها من ممارسة حياة الفضيلة والحكمة.

### الإفلاق:

كان أفلاطون يبرى في مطلع شبابه أن الخير واحد وأن الفضائل مهما تعد أسماؤها فإنها ترجع إلى الخير وتصدر عنه، ويكفى أن يكون الإنسان على علم بالقيم الأخلاقية لكبي يسلك سلوكا فاضلا، فالسلوك الأخلاقي قائم على المعرفة، وليس الشر سوى خطأ يمكن إصلاحه بالتربية والتعليم، ومن ثم فإن الفضيلة يمكن اكتسابها عن طريق التعليم، وفي محاوره "مينون" نجد أن أفلاطون يبين كيف أن الأفكار المحيحة تؤدى إلى اكتساب الفضيلة ومعنى ذلك أن العلم الحقيقي الرذيلة هو السبيل إلى السلوك الفاضل، فالفضيلة علم والرذيلة جهل، أما الذي يأتي الرذيلة وهو عالم بها فعلمه ناقص وهو إلى الظن أقرب منه إلى المعرفة الحقيقية القائمة على المبادئ والاستدلالات الصحيحة.

و إذا انتقلنا إلى الجمهورية (١) نجد أن أفلاطون يعرض لنظرية جديدة تستند إلى نظريته القائلة بثلاثية النفس، والتى أشرنا إليها في موضع سابق، فالفضائل عنده أربع هي : الحكمة والشجاعة والعفة والعدالة ، ووظيفة العدالة أن تحفظ النظام والتناسب بين الفضائل الثلاث أولى . فالحكمة فضيلة العقل والعفة فضيلة النفس الشهوانية، وأما الشجاعة فهي وسط بينهما وهي فضيلة النفس الغضبيه، فإذا ما تحقق التوازن أي العدالة بين قوى النفس وفضائلها حصلت النفس على السعادة ، وهذه العدالة هي حالة باطنية عقلية أخلاقية تتجاوب مع النظام في العالم المحسوس ، ويبدو فيها جمال النفس وصحتها

<sup>(</sup>١) الجمهورية - المقالة الرابعة ٤٤١ ج

وسيطرة الجزء الإلهى فيها على الشهوات ورغبات الجسد ، وهذا هو الوضع الذى ينبغى أن يكون عليه الإنسان ، والشخص العادل هو الذى لا يشك فى صحة مبادئه أبدا ، حتى ولو هدده طاغية بالموت صلبا أو رأى الظلم ينتصر ويسود ، والسعادة الحقيقية هى فى ممارسة أسمى فضيلة للنفس وهى الحكمة وأفلاطون يعدد أنواع اللذة فى محاورة فيليبوس وفى جورجياس ، وينتهى إلى أن اللذة التى يجب أن نحصل عليها يتعين ألا تحدث ألما ، ويرى أن اتجاه المرء إلى التكالب على الملذات بدون بصر بالعواقب سيجعله عبدا لشهواته مما يخلف له ألما مريرا ، فدعوى السفسطائيين بأن طلب اللذة هو نداء الطبيعة دعوى كاذبة ، لأن الطبيعة لا تدعو إلى أن يعمل الإنسان على دمار نفسه ، وإذن فأسمى الملذات وأكثرها دواما وهى فضيلة العقل أى الحكمة وفيها يكمن خير الإنسان وسعادته .

أما هؤلاء الذين ينحرفون إلى الرذيلة فيجب علاجهم كما يعالج المرضى ، والفلسفة (۱) هي وسيلة هذا العلاج ، ولن يكون هذا العلاج ناجحا بدون فرض أنواع من العقوبات ، فليس أشنع من أن يقترف الفرد جرما ويمضى بدون عقاب ، وبذلك يحرم من فرصة إصلاحه وتقويمه ، ويبدو أن أفلاطون كان متأثرا في موقفه هذا بالمذهب الفيثاغوري الثنائي ، فهو يرى مثل الفيثاغوريين أن الجسم هو مصدر شفاء النفس وأصل جميع الشرور (۲) وذلك بما ركب فيه من شهوات ومطالب مادية ، بل أن جميع الخيرات المادية بما فيها الحياة الأرضية أمور لا قيمة لها ولا نفع فيها إذ أنها تعوق اكتساب النفس الفضائل الحقة واتجاهها إلى التشبه بالله (۱) وهو مرجعها وغايتها القصوى ، وهو الذي يحفزها إلى العودة إلى مستقرها الأصلى في العالم وغايتها القصوى ، وهو الذي يحفزها إلى العودة إلى مستقرها الأصلى في العالم والنطلاق إلى العالم الأعلى (١) ولا يتم لها هذا الخلاص إلا بالتطهر والمجاهدة أي بالنفس وممارستها للفضائل ، والحكمة أسماها قدرا ونبلا ، وهي المطلب باتزان النفس وممارستها للفضائل ، والحكمة أسماها قدرا ونبلا ، وهي المطلب

<sup>(</sup>١) جورجياس ٤٦٤ ب-٥ أ

<sup>(</sup>۲) جورجياس ٤٨٣ أ

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> تیتاموس ۱۷۱ ب

<sup>(</sup>٤) فيدون ١٦٤ - ٦٢ ب

الحقيقي للنفس ، و إذا كان أفلاطون قد استعمل الجدل في نظرية المعرفة - كما سبق أن بينا — حيث تصعد النفس من المحسوس إلى المعقول متجهة إلى قمةً المعقولية وهو "الواحد " فإننا نجد في ميدان الأخلاق تطبيقا آخر لفكرة الجدل الصاعد ، ففي محاورة المأدبة حيث يعرض لنظريته في "الجمال الأسمى " يوضح كيف تصعد النفس من الجمال المحسوس إلى الجمال المثالي الدائم، فالنفس يحركها الحب وهو في شوق دائم إلى الخير - إذ الخير سبدؤه وغايته - فتتجه النفس المندفعة بقوة الحنب العظمى التي تحفزها دائما إلى الكمال ، فترى تناسق الأبعاد والألوان في جسم محسوس أو في شكل معين ، ولكنها سرعان ما تنتقل منه إلى غيره من الأجسام والأشكال، فتدرك فيها ألوانا من الجمال ، فيتبين لها أن نواحي الجمال في المحسوسات ترجع إلى جمال واحد يشملها جميعا وهو مثال الجمال المحسوس ، ولكن الذي يستهوى النفس في هذا الجمال الزائف الزائل هو صفاته التنى تفيض عليه مصدر حياته وهي النفس المتعلقة به ، ومن ثم فإن النفس تتجه إلى علة هذا الجمال وهي النفوس فتنفذ إليها - مهما كانت دمامة البدن الذي يحملها - وترى فيها صفات الجمال ، ثم ينتقل إلى الجمال المعنوى الذى تشترك فيه النفوس جميعاً . وتنطلق النفس صعدا من جمال النفوس إلى جمال الفنون، ثم إلى جمال العلوم النظرية ، فتنتقل من علم إلى آخر حتى تصل إلى مشاهدة الجمال المطلق السرمدى ، وهو الجمال بالذات الذى لا شكل له ولا لون ، وهو أسمى موضوع تتجه النفس إليه وتعشقه لذاته ، وهو ما يعطى لحياتنا قيمة وما يميز الفيلسوف عن غيره من بني البشر ، إذ أن الفيلسوف في شوق دائم إلى مثال الجمال بالذات ، وهو يرحيا حياة كلها نسك وفضيلة وعدالة ، متجردا عن لذات الجسد مغرقا في الحياة الروحية ، وقد يستبد به الهيام بهذا الجمال الأسمى فيستغرق في تأمله ويغيب عن العالم المحسوس <sup>(١)</sup> فلا يشعر بثقل الجسم ومطالبه . فكأن أفلاطون ينتهى إلى التوحيد بين الجمال بالذات والخير بالذات شمس العالم المعقول ورثيس عالم المثل.

<sup>.</sup> ب المأدية ۱۲۵ س

فنحن حينما نطلب الجمال فإنما نطلب الخير أيضا ، إذ الجمال والخير شيء واحد.

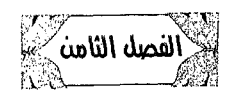
ويلاحظ أن أفلاطون لم يكن يرى فى الفنون خيرا أو فضيلة إلا إذا اتجهت وجهة أخلاقية أو دينية ، فالفن فى نظره محاكاة للطبيعة ، والطبيعة فى حقيقة أمرها ليست سوى أشباح وظلال فكأن الفن محاكاة الظلال والأشباح ، ومن ناحية أخرى فهو يثير أحط الغرائز والانفعالات التى يجب على العقل أن يقاومها ، وكذلك فإن هدفه التسلية والمتعة لا إرشاد الناس إلى الخير .

وعلى هذا فإننا نرى الأخلاق عند أفلاطون تنتهى إلى نوع من الزهد والنسك فتنعت الفنون بالشر وتتجه إلى ممارسه حياة الحكمة وهى أسمى الفضائل ، وتؤكد استغلال النفس وسموها بمعزل عن الأديان المتعارفة في عصر أفلاطون ، بل تصحح أفكار المشبهة الذين أضافوا للآلهة صفات البشر ، وترى في الألوهية وحدة حقيقية وتطابق بين الله والخير بالذات ، ويرى أفلاطون أن العالم الحسى هو من عمل العقل وهو نسخه من عالم المثل ، وأن العبادة الحقة لله تتمثل في المعرفة وممارسة الفضيلة.

والخير المطابق للألوهية له وجود مطلق ، ولهذا يمكن القول بأن الله مقياس الأشياء جميعا ، الأشياء جميعا ، وليس كما قال بروتاغوراس من أن الإنسان مقياس الأشياء جميعا ، وعلى الإنسان أن يسعى بكل ما أوتى من قوة للتشبه بالكمال أى بالله .

وقد ندد أفلاطون في أواخر أيامه بالملحدين ، وقرر أنهم يجب أن يعاقبوا بالإعدام جزاء لهم على إنكارهم للألوهية .

وأخيرا فإننا نرى أن أفلاطون باتجاهه هذا يجعل من الدين -- الذى وضع هو أصوله -- وسيله التربية الأخلاقية؛ فلا يمكن إذن اكتساب الفضائل الأخلاقية وممارسة حياة كلها خير وعدل ، إلا إذا جعلنا الله غاية لنا ، وهو أسمى صورة للكمال تنشدها النفس وتتجه إليها ، وإذن فنهاية المطاف بالجدل الصاعد هو ما يسميه الصوفية بالوصول إلى حضرة الربوبية ، ولهذا فإن كثيرا من فرق الصوفية على اختلاف أديانهم جعلوا من أفلاطون إماما روحيا لهم .



## السياسة

### أساس النظام السياسي وغايته:

كان اليونانيون يرون أن الأخلاق والسياسة مرتبطان ارتباطا وثيقا ، فما دام الفرد يحيا في مدينة (Polis) فإن سلوكه الأخلاقي يجب أن يتفق ويتمشى مع مطالب الجماعة وحياتها ، وقد عانت المدن اليونانية من سوء الحكم وفساد النظم ، سواء كانت ديمقراطية أو استبدادية ، وقد شهد أفلاطون فساد النظام السياسي في مدينته ، وكان يطمع في إصلاح هذا الفساد ، ولكن إعدام أستاذه سقراط في ظل حكومة ديمقراطية في أثينا ، بل وبتحريض من قادتها ، دفع به إلى الشعور باليأس من إصلاح النظام السياسي بالطريقة التقليدية أي عن طريق تعديل الدستور أو إبدال أشخاص بآخرين ، فاتجه تفكيره إلى ضرورة إجراء تغيير أساسي في نظام الحكم على أساس من التربية الأخلاقية ، فيكون هدف الدولة تربية المواطنين لتحقيق الخير لهم كأفراد وللجماعة التي يعيشون فيها ، ويفسر أفلاطون خير الجماعة والأفراد بأنه تحقيق التوازن بين المطالب الروحية والمطالب المادية لهم جميعا ، وهذا هو معنى العدالة (۱) فلا يسمح لفرد أو لطبقة خاصة بالتحكم في الدولة وإقامتها على أساس شهوة السلطان وإرادة الطغيان.

#### عرض وتحليل

لاشك أن الموضوع الرئيسي للجمهـورية هو العدالة وعليه تدور المناقشة خلال هذه المحاورة التي يضع فيها أفلاطون نظام الدولة المثلي ويربطها بنظريته في المثل والأخلاق .

ويبدأ كسيفالوس بالتساؤل عن معنى العدالة : فهل تكون في الصدق في القول والوفاء بالدين أي في استقامة السلوك ورد ما أخذ من الغير بغير حق .

أو تكون في أحكام المرء لصناعته كما هو الحال بالنسبة للطبيب أو للطاهي ، أم أنها تعنى مساعدة الأصدقاء وإنزال الضرر بالأعداء ، أو أنها في تحقيق مصلحة الأقوى كما يقول تراسيماخوس ؟ وهنا يثير أفلاطون موضوع الديمقراطية التي يتشدق الناس بالقول بأنها حكم الشعب لنفسه بنفسه فيشير إلى أن

<sup>(</sup>١) مفهوم العدالة في محاورة الجمهورية

القوانين في ظل الديمقراطية إنما تعبر عن مصلحة أصحاب السلطة فلا هذا النظام في يخرج معنى العدالة · هنا عن تحقيق مصلحة الأقوى كما هو الحال في نظم الطغيان .

ويرد أفلاطون على كل هذه الاحتمالات السابقة وينتهى إلى القضية الأساسية فى الجمهورية وهى قول سقراط: "إن العدالة هى التى تجعل من الرجل العادل إنسانا سعيدا "أى أنه ينبغى أن نربط بين الفضلة والسعادة، وأنه يتعين على الفضلاء من الرجال أن يتولوا حكم البلاد حتى يحققوا السعادة للمجتمع ولأفراده جميعا فإذا رفضوا القيام بهذا الواجب فإننا نعاقبهم بفرض حكم السفلة عليهم، ولم يكن أفلاطون يهتم فى هذا الموضع بتعريف السعادة بقدر اهتمامه بتوجيه النظر إلى ما يمكن أن تتبحه العدالة من قدرة لأصحابها تمكنهم من تحقيق سعادة الناس، فالرجل العادل فى نظر أفلاطون يظل سعيدا حتى ولو سلبت منه جميع الخيرات .

ولما كانت العدالية ضربا من الفظيلة وأنها حينما تتحقق للفرد يكون فاضلا فإنه لكي تتضح صورة العدالة لدينا يجب البحث عنها في نطاق الدولة ككائن عضوى ، يقول سقراط ( فقرة ٣٦٨) : "إن العدالة وهي موضوع بحثنا إن كانت توجد في الفرد بوصفها فضيله له ، فإنها توجد أيضا في الدولة ، ويرى سقراط ، أنه اتجه إلى الدولة لأنها تمثل الصورة الكبيرة للعدالة التي تتمكن بواسطتها من إدراك طبيعتها الحقة في سهولة ويسر".

يبدأ سقراط إذن بحثته عن الدولة في نطاق تحليله لمفهوم العدالة فيتساءل قائلا: أليس صحيحا أن الدولة إنما تنشأ بسب عجز الفرد عن الاكتفاء بداته مادام بحاجة إلى أشياء لا حصر لها يتعين وجود أشخاص عديدين للوفاء بها. وحينما يتجمع هؤلاء المتعاونون الشركاء نسمي مجموع السكان (دولة) ؟

فالأساس الحقيقي لقيام الدولة هو إشباع الحاجات الأولية للفرد من مأكل ومسكن وملبس، الأمر الذي يقتضي وجود تخصص وتقسيم العمل في الدولة وتبادل الحاجات، وحيثما تصل الدولة إلى الرخاء، فإنها تحتاج إلى أشخاص يتخصصون في فن الحرب لحماية حدودها ولنزو الدول المجاورة للحصول على مغانم أكثر.

وهنا يبدأ أفلاطون في الكلام عن صفات رجال الحرب أو الحراس وكيفية تربيتهم ، ثم ينتقل إلى الكلام عن الحكام الفلاسفة ويتمسك بضرورة إعطاء حكم الدولة للفلاسفة لأنهم أصحاب الحكمة القادرين على فهم معنى الخير وحكم الناس بمقتضاه .

لقد تعرض أفلاطون لدراسة نشأة الدولة وتطورها عبر التاريخ لكي يكشف من حُلال هذا التطور نمو فكرة العدالة وقد انتهت به دراسته إلى تصور تركيب مثالي للدولة تتحقق فيه العدالة على أكمل وجه .

ولكى يوضح لنا أفلاطون مفهوم العدالة في دولته المثالية يعود إلى الكلام عن النفس وقواها والفضائل المقابلة لها ، فالنفس لها ثلاث قوى هي : الناطقة والغضبية والشهوانية ، ولكل منها فضيلة خاصة بها ، كذلك نجد أن كل قوة منها تقابل طبقة من طبقات المجتمع المثالي عند أفلاطون :

فالنفس الناطقة : تقابل طبقة الحكام - وفضيلتها الحكمة .

والنفس الغضبية: تقابل طبقة الحراس - وفضيلتها الشجاعة .

أما النفس الشهوانية : فتقابلها فئات الشعب من زراع وصناع وتجار -وفضيلتها العفة أي اعتدال المزاج. وإذن فلدينا ثلاث قضائل تقابل ثلاث طبقات في المجتمع فما هو إذن موضع العدالة منها ؟ يلاحظ أن أفلاطون حينما يشير إلى حفظ التناسب مطالب ومطالب الجسد إنما يقيم مذهبه السياسى فى الجمهورية على أساس ميتافيزيقى سبق أن أشار إليه فى محاوراته السابقة، وأعنى به ثانيه النفس والجسد، فالجسد يعتبر وسيلة، ونقطة ارتكاز للنفس فى العالم المحسوس، لا تلبث أن تنطلق منها فى رحلتها الصاعدة، وأسطورة الكهف ارمز إلى هذا المعنى، وأما النفس فتعتبر فاية بحيث يكون خلاصها من الجسد هو الجهد الرئيسى الذى يبذله الإنسان خلال حياته الأرضية فى العالم المحسوس، ويشير أفلاطون فى الكتاب العائسر من الجمهورية إلى هذا المعنى فى أسطورة النفس.

وإذا انتقلنا إلى التنظيم الاجتماعي في المدينة، نجد أن أفلاطون يقيم هذا النظام أيضا على أسس ميتافيريفية، فهو يتكلم عن طبقة الحكام الفلاسفة وطبقة الحراس ثم طبقة التجار والعمال، وكل طبقة من هذه الطبقات الثلاث تقابل جزءا مشابها لها في النفس، فالنفس الناطقة تقابل طبقة الحكام، والنفس الغضبية تقابل طبقة الحراس ، وأما النفس الشهوانية فهي تقابل طبقة التجار والعمال (۱) ولم يفصل أفلاطون القول عن هذه الطبقة الأخيرة لأن أفرادها هم موضوع ممارسة الحكم.

ويـشير أفلاطون إلى نـشأة المجـتمع الإنـسانى لأنـواع الحكومات لكى يدلل على ضرورة قيام الحكومة المثلى لتحقيق العدالة .

ينتهى أفلاطون إلى القول بأن مبدأ تقسيم العمل في الدولة قد بين لنا بوضوح الطريق الصحيح لمعرفة العدالة ، فلما كان خلاص النفس مشروطا بعدم مبالغة إحدى قواها وطغيانها على القوى الأخرى ، أى في حفظ التناسب بينها وكذلك في التعاون الوثيق لتحقيق صحة النفس – فذلك هو مفهوم العدالة وطبيعتها الحقة بالنسبة للنفس ، وأما ضد العدالة فهو طغيان إحدى قوى النفس على قواها الأخرى – فكذلك تكون العدالة في الدولة إذ تتمثل في حفظ التناسب والتوازن بين طبقات المجتمع الثلاث ، وهذه هي وظيفة الحاكم الفيلسوف ، فالعدالة فضيله لا يمكن تحقيقها إلا عندما يصبح الحاكم فيلسوفا ، وبذلك تصبح فضائل النفس هي بعينها فضائل الدولة من حكمة وشجاعة وعفة وعدالة وهذه كلها تتحقق في الدولة المثلى .

وبعد هذا يطرح أفلاطون تساؤلا عريضا عن كيفية انهيار الدولة المثلى ، فيعطى لنا أربع صور للنظم الفاسدة كانت موجودة قبل قيام الدولة المثلى ويمكن أن تظهر إذا شاع الانحلال في هذه الدولة ، وهكذا اتضح أن أفلاطون لا يتكلم عن موقف ثابت متحمد ، بل تنتهي نظرته السياسية إلى لوع من الدورة التي تتعاقب فيها النظم لتعود فتبدأ الدولة المثلى من جديد وهكذا .

<sup>(</sup>١) عرضتا لهذا الموضوع بالتفضيل في هامش ص ٢٥١ وما بعدها.

### (ب) المجتمع الطبيعي وتطوره:

و إذا كان السفسطائيون والقورينائيون قد ذهبوا إلى أن تكوين المجتمعات الإنسانية إنما يقوم على التعاقد بين الأفراد وليس على أساس طبيعي غريزى ، فإن أفلاطون كان يرى على العكس من ذلك أن الاجتماع البشرى حاجة طبيعية لا تحتاج إلى إرادة التعاقد بين البشر، ذلك لأن الفرد لا يمكن أن يحيا إلا في مجتمع سواء كان هذا المجتمع هو الأسرة أم المدينة، والمجتمع المثالي هو الذي يطابق النظام الطبيعيي في البساطة والصلاح، "ولكن مثل هذا المجتمع لا يوجد بين ظهرانينا في هذا العصر"، كما يقول أفلاطون ، إذ المجتمعات المعاصرة تقوم على نظم فاسدة متدهورة . ويستطرد أفلاطون فيرسم صورة جديدة واضحة لتطور المجتمعات من البساطة إلى التعقيد ، فيقول إن المجتمع الطبيعي الأول كان يتألف من عدة أسر مجتمعة معا بقصد إشباع حاجاتها الأولية من مأكل ومسكن وملبس ، ولكن الإنتاج سرعان ما يتنزايد ويتحسن وينصبح أكثر منرونة بفضل تطبيق نظام تقسيم العمل (١) فيشيع التخصص وتتمايز الحرف والمهن ، فيظهر في هذا المجتمع البسيط حدادون وصناع الأحدية ونجارون ورعاة ، ولكل منهم عمله الخاص به ، ولما كان مثل هذا المجتمع لا يستطيع أن يكفى ذاته بذاته من حيث السلع الاستهلاكية ، لذلك فهو يتجه إلى الاستيراد ، ومن ثم فهو مساق إلى تصدير منتجاته لكى يغطى أثمان ما يستورده من سلم ، وتظهر الحاجة حينئذ إلى وسطاء ويقيمون سوقا للتبادل البتجارى ويسكون نقدا للتعامل على أساسه ، وهكذا يظهر التجار صغارهم وكبارهم، ويلزم هذا المجتمع، ، أيضا طائفة من الأجراء والعمال الذين يساعدون المنتجين في عملياتهم بعد أن يتزايد الإنتاج ، وكذلك يتطلب الوضع الجديد تشكيل قوة عسكرية من الجنود المحترفين للدفاع عن المجتمع وحمايته من غدر المجاورين له . ويستمر هذا المجتمع في حياته البسيطة ، ولكن سرعان ما ترداد حاجات الأفراد ، وتتشعب مطالبهم فتستعدد أنواع الأطعمة والشراب فيتحول الناس عن الغذاء النباتي وكنذلك تظهر الثياب الفاخرة ، والحلى العاجية والذهبية ، وتزدهر الفنون الكبرى كالرسم والموسيقي والشعر والمسرح والرقص ويحتاج الناس إلى الخدم ، و إلى من يقص

Leon Robin platon et la suience sociale, la penses راجع

اللحى وينينها، وهذا التضخم فى المطالب يولد رغبة فى التوسع وفى إجراء التغييرات السريعة ، فتتداخل النظم ويتفشى الفساد نتيجة للتكالب على الرفاهية المبالغ فيها، ويكون نتيجة لذلك أن يتعقد نظام المجتمع ويدب فيه الانحلال ويصبح مجتمعا غير طبيعى .

ویذکر أفلاطون فی محاورة "السیاسی " وفی " القوانین" أن هذه المجتمعات القدیمة التی کانت تعمها الرفاهیة ، والتی نشأت فیما سماه بالعصر الذهبی ، قد دمرتها الکوارث والحرائق والفیضانات ، ولکن هذا العصر الذهبی قد ولی وانقضی ولم تبق منه سوی صور أربع فاسدة للنظام السیاسی للمجتمع (۱) وکل واحد من هذه النظم یتادی إلی نظام آخر فیها حسب ضرورة سیکولوجیة واقتصادیة .

هذه النظم هي على التعاقب ، التيموقراطية والأوليجاركية والديمقراطية وحكومة الطغيان .

## (ج) أنواع الحكومات:

يقول أفلاطون (": " أن للحكومات الأربع التى أقصدها أسماءه معروفة ، وها هى ذى : إن أولها هى الحكومة المشهورة فى كريت وإسبرطة، وهى الحكومة التى يشيع الإعجاب بها، والثانية فى الترتيب وفى المكانة ، تسمى بالأوليجاركية وهى حكومة فيها عيوب عديدة ، وتليها حكومة عكس السابقة ، وأعنى بها الديمقراطية، وأخيرا حكومة الطغيان ، التى يظن أنها حكومة مجيدة ، والتى تتجاوز الأخريات جميعا من حيث أنها الداء الرابع والأخير للمجتمع، فهل تعتقد أن للحكومات نوعا آخر يمكن حسبانه نوعا قائما بذاته ؟ هناك بالطبع حكومات الملكية الوراثية ("وتلك التى يمكن شراء مناصب الحكم فيها (أ) ، غير أن هذه يمكن أن تندرج تحدت تلك التى دكرتها ، ويوجد منها لدى الأجانب مثلما يوجد لدى اليونانيين

<sup>(</sup>١) راجع الجمهورية المقالتين الثامنة والتاسعة وفيهما تصوير كامل لأطوار تدهور الدولة .

<sup>(</sup>٢) راجع محاورة الجمهورية (الترجمة العربية للدكتور فؤاد زكريا) فقرة ٤٤٤ ,

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> كما كان الحال في إمارات "بتساليا "

<sup>(</sup>المحكم يشتري بالمال في " قرطاجنة " كما يذكر أرسطو في كتاب السياسة .

ويستطرد أفلاطون محدداً مسار دراسته لهذه النظام الغاسدة فيذكر ("أنه سينتقل إلى دراسة الأنواع الدنيا منها وأولها نظام الحكم الذى يتصف بالمزاج المناضل الطموح والذى يطابق دستور أسبرطة ("ثم يليه نظام الحكم الذى يتسم بالمزاج الأوليجاركي ثم الديمقراطي ثم نظام الطغيان ، وسيحتذى هذا الترتيب في بحثه، حتى إذا منا وضع الأظلم في مقابل الأعدل ، أمكنه أن يدرك في وضوح تأثير العدل الخالص والظلم المحض في سعادة الفرد وشقائه ، فيقرر بناء على هذا أن كان سياخذ برأى تراسيماخوس القائل بأن العدالة تكمن في تحقيق مصلحة الأقوى ، فيوصى باتباع طريق الظلم أو يقتنع بإيثار العدالة على غيرها سواء في سلوك الفرد أو المجتمع .

١- التيموقراطية (٣): وهي حكومة عسكرية كتلك التي كانت تحكم مدينة أسبرطة، وهذا النظام يلى نظام المجتمع الطبيعي السليم، إذ أن كل (١)الحكام بالبادئ السياسية يدفعهم إلى استغلال الشروة العامة لمصالحهم واستعباد مواطنيهم، فيهملون العلم والحكمة ويؤثرون عليهما المال والسلطان وقد سمى أفلاطون هذه الحكومة بالتيموقراطية لأن زعماءها تسيطر عليهم الرغبة في المجد والبطولة وإحراز الانتصارات.

# كيف يتم التحول من الارستقراطية إلى التيموقراطية:

ويفسر أفلاطون عملية التحول من الدولة الأرستقراطية إلى الدولة التيموقراطية فيذهب إلى أن عدم إدراك الحكام والحراس للأوقات الملائمة للخصوبة والعقم يؤدى إلى إنجاب الأطفال في فترات غير مناسبة، وهذا يعنى أن جهل القائمين بالخكم بقانون التوالد سيكون من تتيجته أن يخرج إلى الوجود أطفال لا مواهب لهم ، ويبشبون بدون تدريب بدنى أو تهذيب عقلى فتظهر بينهم الصراعات والعداوة وتبلغ هيذه الخلافات ذروتها باشتعال نار الحرب الداخلية بينهم، وأخيرا يتفق الفرقاء

<sup>(</sup>۱) الجمهورية فقرة ٤٥

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> يقصد " النظام التيمو**ت**راطي " .

Timocralis (r) حكومة الألفة أو الأمجاد - الجمهورية ٤٦٥ د - ١٥٤٩ د .

<sup>(</sup>ع) (م.س)هغه د .

المتعارضون على تقاسم الأراضى الزراهية والأسلاك وبذلك يستعبدون مواطنيهم وأخوانهم وينقلب هؤلاء إلى قطيع من العبيد بعد أن كانوا أحرارا.

وهكذا يتم التحول من الأرستقراطية إلى التيموقراطية :

ويرى أفلاطون أن التيموقراطية نظام وسط بين الأرستقراطية والأوليجاركية، ولهذا فهو يحتفظ بخصائص من هذين النظامين فهو يشبه نظام الحكم الأرستقراطي في احترامه لسلطة الحكام وعزوف المحاربين فيه عن الزراعة والصناعات اليدوية والأعمال التجارية الخ ..

وستكون لهذا النظام صفاته الخاصة ومنها توجسه وخوفه من الحكماء والمفكرين ، واتجاهه إلى النفوس الساذجة البسيطة واندفاعه إلى الحرب وخدعها ومناوراتها أكثر من اهتمامه بالسلم والاستقرار .

وكذلك يكون هؤلاء السادة العسكريون ذوو نهم للمال ولكنهم يخففون هذا النهم في أول الأسر ويحتفظون بالذهب في مخابئ وأقبية خاصة بهم ، كما أنهم يخصصون لأنفسهم بيوتا يأوون إليها سرا وينفقون عن سعة على النساء وعلى الملذات والرفاق ، محاولين التهرب من القانون لأنهم تربوا في ظل الإرهاب وليس عن طريق الإقناع وأهملوا تربية العقل ، وشحذ ملكة الجدل والفلسفة وآثروا على كل هذا تدريب البدن .

والشخص التيموقراطى يتميز بالطموح ، وهو أكثر اعتدادا بنفسه وأقل ثقافة من غيره ، وهو يحسن الاستماع ولكنه لا يجيد التحدث ، ورغم احتقاره للثروة فى شبابه إلا أنه يرداد بها تعلقا كلما تقدمت به السن ، ولكنه يبقى مفتقرا إلى أهم فضيلة تعصمه فى حياته وهى الفلسفة والحكمة (۱).

٣- الأوليجاكية (١): ولكن هؤلاء التيموقراطيين سرعان ما يسرى النفاق فى نفوسهم وتسيطر عليهم الشهوات فيتحولون إلى إقطاعيين قساة غلاظ ، وحينذاك تقوم . الحكومة الأوليجاركية وعلى رأسها طبقة الأغنياء بما ركب فى نفوسهم من

<sup>(</sup>١) الجمهورية فقرة ٥٤٥ - ٥٥٠

Cligarkis (۲) حكومة الأقلية الموسرة \_ (م.س) ٥٥٠ ج وما بعدها.

جشع ونهم إلى المال والثروة مما يجعلهم في عداء مستحكم مع طبقة الفقراء والكادحين .

# كيف يتم التحول من التيموقراطية إلى الاوليجاركية:

ويفصل أفلاطون القول في هذا النظام وطريقة التحول إليه فيذكر أن الأوليجاوكية هي نوع من الحكم يقوم على الثروة ويتحكم فيه الأغنياء دون أى مشاركة من الفقراء في السلطة.

أما سبب المتحول إلى هذا النظام فهو يرجع إلى تكديس الأموال لدى العسكريين في ظل الحكم التيموقراطي الأمر الذي يدفعهم إلى البحث عن وجوه جديدة للإنفاق، فيحاولون تطويع القانون لمصلحتهم وينتهى بهم الأمر إلى الخروج على سائر القوانين، فتشتد روح المنافسة غير المشروعة ويزداد جشعهم وحبهم للمال ويقل تقديرهم للفضيلة، فيكرمون من يثرى ثراء فاحشا و يصعدونه إلى مرتبة الحكم مادامت الثروة هي معيار التميز والتشريف، وهذا هو قانون الامتياز في الحكم الأوليجاركي ، وكل من لم يصل إلى الحد الأعلى المعترف به من الثروة يستبعد من القيام بالمهام العامة ولو تطلب استخدام الإرهاب والقوة المسلحة لتحقيق ذلك .

ويشير أفلاطون إلى أهم عيوب الدولة الأوليجاركية فيرى أنها تزجع إلى اعتبارها الثروة وحدها المؤهل الوحيد للوصول إلى مرتبة الحكم ، وعلى ذلك فإن القيادات ستوكل إلى من لا يحسنها من الأثرياء ، وحينئذ تفقد الدولة وحدتها إذ ستنقسم إلى دولة للأغنياء وأخرى الفقراء ، وسيخشى الحاكم الأوليجاركي مغبة تسليح الشعب حتى لا ينقض عليه ، وبذلك يصبح نهبا للأعداد ، وكذلك تنهان الحياة الاقتصادية لتدخل الأوليجاركيين المباشر في سيرها ومنعهم الأفراد من القيام بأعمال التجارة أو الزراعة أو الحرب في وقت واحد ، فينتهي أفراد الشعب إلى الإفلاس وبيع ممتلكاتهم للأغنياء ، فيصبح الرعية كلهم فقراء معدمين .

ويهتم أفلاطون بدراسة عملية التحول السياسى من خلال نفسية الأفراد أى أنه لا يصف التحول بالنسبة للدولة فحسب بل يتطرق في كل حالة إلى التحليل السيكلوجية السيكلوجية ، وهنا يعرض لنا صورة سيكلوجية لعملية التحول من التيموقراطية إلى الأوليجاركية .

فحينما يرى ابن الرجل التيموقراطي أن أباه قد فقد كل أسباب التشريف السياسي ، وأبعد عن المراكز القيادية ، وتنازل عن مقارعة الخصوم ، وامتنع عن الوفاء بديبونه – الأمر الذي يدفع به إلى المحاكمة والنفي والتشريد ومصادره أملاكه – يحس هذا الابن بأن طريق الأمجاد ممتلي بالعقبات وأنه على وشك أن ينتهي إلى ذل الفقر وحقارة المنزلة ، فيبادر إلى التنازل عن روح الطموح البطولي والكبرياء العسكرية ويهرع إلى أي عمل مربح حتى ولو كان شاقا وغير لائق ، ويقبل على تكوين ثروة خاصة تحدوه روح الطمع والجشع ، مهملا كل معاني الحكمة والفضيلة والشجاعة ، موجها إعجابه وتعلقهن الشديد بالمال وحده دون أي تفكير في تثقيف عقله .

ولا يلبث أن يحظى مثل هذا الرجل بإعجاب العامة، فيولوه مقاليد الحكم ولكننه — حبا منه للمال وخشية عليه من الضياع – يشتد حرصه على ثروته فيظل مقترا ممتنعا عن الإنفاق الأمر الذى يضعف من قدرته على التنافس في سبيل إحراز أى انتصار أو مجد لدولته ، إذ هو لا يحارب إلا بقدر ضئيل من قواه ويرضى بالهزيمة إذا كانت تحقق له الحفاظ على ثروته ، وهكذا تبرز الطباع الأوليجاركية من حيث الجشع المفرط في طلب الثروة والحفاظ عليها ، بحيث تتفوق في هذا الاتجاه على الرأسمالية المعاصرة التي تمتاز عليها — على الأقل — فيما يختص بطرحها لرأس المال في السوق للتداول وعدم اكتنازه .

وربما اعتبر البعض أن اتجاه الأوليجاركية إلى السلام وتجنب الحروب خشية على ضياع الثروة يعد فضيلة تتميز بها على الرأسمالية المعاصرة التى تستخدم رأس المال لإثارة الحروب في سائر إرجاء المعمورة وبذلك تقضى على كل الفرص المتاحة للسلام ، ولكن الحقيقة أن اتجاه الأوليجاركية — وهو إلى الجمود والموات أقرب إنما يعد رذيلة أيضا مثلها فلى ذلك مثل ما تجلبه الرأسمالية من شرور ، وسيكون هذا الداء سببا في القضاء على الأوليجاركية إذ سيتجمع الفقراء والمعدمون للقضاء على حكامهم الذين يحرمون من ضروريات الحياة في الوقت الذي تتكدس لديهم قناطير الذهب والفضة (۱).

<sup>(</sup>١) الجمهورية فقرة ٥٥٠ - ٥٥٥

٣- الديمقراطية (۱): ولكن هؤلاء الذين يشكلون الأغلبية سرعان ما يلتئم شملهم برزعامة النبلاء الذين أفلستهم الأغنياء بإثارة الفقراء عليهم. ويشتد الصراع الطبقى وتشتعل نيران الثورة التى تؤدى إلى قيام الديمقراطية فيعمل حكامها القتل والتشريد فى الأوليجاوكيين الذين قد أضعفهم الترف، ولكن المساواة المطلقة التى لا تقوم على أساس من القدرات والميزات الشخصية سرعان ما تؤدى إلى الفساد، فهذا النظام الذى ينادى بالحرية المطلقة سينتهى إلى الفوضى، وستنتكس فيه القيم والأخرق، فيرى الأفراد فى التنطع وعدم الاستحياء جسارة وشجاعة، ولا تستبين المطالب الضرورية من غيرها، ويقل أو ينعدم احترام الناس للقانون ويختفى كل نظام فى المجتمع.

# كيف تتحول الأوليجاركية إلى ديمقراطية:

أن الانتقال من الأوليجاركية إلى الديمقراطية إنما يتم بسبب الجشع المفرط في الغاية التي تستهدفها الأوليجاركية وأعنى بها السعى إلى تحصيل أكبر قدر ممكن من الشراء ، وعدم إصدار القوانين التي تحد من الإسراف وتبديد ثروات الآخرين ، فيقع هؤلاء فريسة الافتراض الفاحش من أصحاب السلطة ، وبذلك يزداد عدد الرجال الصالحين الذين يتحولون إلى الفقر والعوز ، ويظل هؤلاء مقيمين في الدولة وقد أثقلتهم الديون ومالأ الفقر حياتهم وفقدوا حقوق المواطنين ، فلا تلبث قلوبهم أن تمتلئ بالحقد والرغبة في الإطاحة بالحكام الذين أفقدوهم ثرواتهم .

أما الحكام أنفسهم فإنهم يـزدادون انغماسا في حياة اللهو والفراغ وتزداد طبيعتهم عجزا ورخاوة الأمر الذي يدفع بهم إلى الانهيار في أول صدام بينهم وبين الفقراء ، وهكذا تظهر الديمقراطية حينما ينتصر الفقراء على أعدائهم الأغنياء ، فيعتقلون بعضهم وينفون البعض الآخر ويقتسمون أمور الدولة بالتساوى ، وغالبا ما يختار الحكام في مثل هذا النظام عن طريق الاقتراع .

وهكذا تظهر الديمقراطية على أنقاض الأوليجاركية إما بحد السيف أو عن طريق الخوف الذي يدفع الأغنياء إلى الانسحاب طواعية من الميدان.

<sup>(</sup>م.س) ۷۵۷ د – ۲۳۰ هـ. Dymocratia (۱۶)

وتظهر فى هذه الدولة سائر الدساتير المشاعة ، وتشيع الحرية بين الأفراد فيظهر التهاون فى القيام بأعباء الحكم ، ويحظى السياسي الديمقراطي بمظاهر التشريف كلما أقترب من الشعب وطلب صداقته بقطع النظر عن أهليته وجدارته للحكم ، والرجل الديمقراطي لا يعرف في سلوكه نظاما ولا قانونا بل مثلة الأعلى إنما يكمن في الحرية والمساواة ، وهكذا لا تقيم الديمقراطية وزنا للفضائل ولا للمعيزات الفردية ، ولا يبقى أمامها إلا أن تأتي بصفات الوقاحة والفوضي والتبذير والغرور رجولة ، وهذه هي نهاية المأساة للرجل الديمقراطي الذي يتمسك بالحرية فيطلق العنان للذاته الضارة وغير الضرورية .

يتضح من هذا أن أفلاطون كان شديد النقد الديمقراطى، لأنه كان المطية التى استغلها السفسطائيون للسيطرة على الحكم وإشاعة القوضى فى أثينا الأمر الذى أفضى إلى القضاء على حياة أستاذه سقراط.

على أن نشأة أفلاطون الأرستقراطية واستعلاءه على جماهير الشعب كانت من أهم أسباب تهجمه غير العادل على النظام الديمقراطي الذي يعبر أصدق تعبير عن حق الشعب في حكم نفسه بنفسه (۱).

الطغيان (۱): وحينما تشيع الفوضى فى المجتمع ينهض زعيم حزب الشعب أو أحد أقطابه المشهورين بالشدة والدها، فيستولى على الحكم ، ويقسم الأراضى ويلغى ديون البروليتاريا (الطبقة الفقيرة) التى تلتف حوله وترى فيه المخلص من استبداد الأغنياء ، ولكنه يحتفظ بحامية قوية لكى تقيه شر المؤامرات ، ويشن حروبا متلاحقة على جيرانه ، ولكى يواجه هذه الأعباء ونفقات الحروب الباهظة نراه يزيد من الضرائب ، وينكل بالأغنياء وبالمنافسين له والمنتقدين لأعماله ، ويشرد المواطنين الفضلاء مخافة منهم على سلطانه ، ويقرب إليه المرتزقة والعتقاء والشعراء الذين نفاهم من مدينته الفاضلة ، وينهب ويقرب إليه المرتزقة والعتقاء والشعراء الذين نفاهم من مدينته الفاضلة ، وينهب

<sup>(</sup>۱) الجمهورية نقرة ١٥٥ - ١٦٥

<sup>(</sup>۲) Tyrannis حكومة الاستبداد أو الطغيان -- (م .س) ٣٦٣هـ - ٤٥١ د .

المعابد ويستولى على أموال الشعب لكى يطعم حراسه وأعوانه ، فيحس الشعب في ألم أنه انتقل من حال الحرية إلى عهد الطغيان .

#### التحول من البيمقراطية إلى الطغيان:

لما كانت الحرية هي أهم ما تعتز به الديمقراطية لهذا فإن الرغبة المفرطة في تحقيق هذه الغاية ، وتجاهل كل ما عداها قد تؤدى إلى تغيير هذا النظام والمطالبة بالطغيان ، ذلك أن زعماء هذا النظام سيندفعون في إرضاء الشعب وذلك بمنحه مزيدا من الحريات ، فإذا ما شاء لهم أن يتوقفوا في منتصف الطريق فإنهم سيتهمون بأنهم أو ليجاركيون مستبدون وسينالهم العقاب وهكذا يقل أو يكاد يمحي احترام الناس للقوانين بل سيسخر البعض ممن يطيعون القوانين ، وتشيع الحرية في هذه الدولة حتى داخل البيوت فيعامل الأب أبناءه على أنهم نظراء له ، ويعامل الأبناء آباءهم بغير احترام من حيث أنهم جميعا متساوون وأحرار ، ويغدو للعبد مساويا للمواطن والأجنبي الدخيل مساويا لهما ، وكذلك فإن الأستاذ في ظل النظام يصبح في خشية من تلاميذه بل يعمل على تملقهم ، ويسخر التلاميذ من أستاذهم ، ويتطاول الصغار على الكبار ويؤثر الكبار السلامة فيشاركون الصغار لهوهم ويقلدونهم حتى لا يظهروا بمظهر التسلط والاستبداد .

وهكذا يصبح المواطنون في ظل النظام الديمقراطي على درجة كبيرة الحساسية يثورون ويغضبون إذا شعروا بأقل بادرة من بواردة الضغط، وينتهى بهم الأمر إلى احتقار القوانين المسطورة وغير المسطورة حتى لا يكون لهم سيد على الإطلاق.

وهذه هي البداية الرائعة المجيدة التي ينبثق منها الطغيان ، فليس من شك إذن في أن التطرف في الحرية ينتهي حتما إلى التطرق في العبودية سواء بالنسبة للفرد أو للدولة .

وتنقسم الدولة الديمقراطية إلى ثلاث طبقات أولاها طبقة الحكام وهم أصحاب السلطة الحقيقية كفئة الأوليجاركيين و لكنهم أكثر سطوة منهم والطبقة الثانية هي طبقة الأغنياء أما الثالثة فهم جموع الشعب من العمال اليدويين والذين لا يملكون إلا القليل ، وهم أقوى الطبقات إذا اتحدوا ويحاول الحكام تملقهم بتوزيع ثروات

الأغنياء عليهم مع احتفاظهم بنصيب الأسد و إذا كنان الحكام يكونون عادة من الخطباء والنشطين في إدارة الأعمال فإن باقي الشعب يجلسون في الساحات للتصفيق لهم.

ويختار الشعب دائما شخصا يفضله ويجعل منه نصيراً قويا له فيصبح زعيما ديمقراطيا يضغى عليه قوة وسلطانا هائلا ، وحينما يجد هذا الزعيم الشعبى نفسه مطاعا لا يجد غضاضة فى سفك دماء أهله وتلفيق التهم الباطلة لهم وتشريدهم وقتلهم ويعيد توزيع الأراضى ويصدر وعودا زائفة عن الديون فينتهى الأمر بمثل هذا الرجل إلى أن يقتله أعداؤه أو أن يصبح طاغية ويتحول إلى ذئب

هذا الزعيم يثبر المتاعب في وجه أصحاب الثروة ، ويحاول أعداؤه إبعاده عن الحكم فيطالب هو بإنشاء حرس ضخم خاص به ، وهذا مطلب جميع من وصلوا إلى ذروة الاستبداد بحجة المحافظة "على نصير الشعب في شخصية مراعاة لمسلحة الشعب ذاته ! " -

وحينذاك يفر جميع الأغنياء ، وحين يتم لهذا الزعيم قهر أعدائه يتحول إلى طاغية بعد أن كان يقابل الجميع في مستهل حكمه بالابتسام والتحية ويستنكر كل طغيان ويجزل الوعود ، يعفى الناس من الديون ويوزع الأرض على مؤيديه ويتصنع الطيبة والود مع الجميع .

وفى عهد هذا الطاغية يتحول جميع المواطنين إلى الانشغال بكسب قوتهم اليومى بعد إفقارهم جميعا وبذلك يكفون عن التآمر عليه .

وهو ينشط دائما للقضاء على أصحاب الفكر وذوى الشجاعة والذكاء وعزة النفس والثروة من رفاقه الذين أعانوه على تسنم كرسى الحكم ، أو من غيرهم ، هؤلاء الذين يتصارحونه مواجهة بآرائهم في سلوكه ، وهكذا لا يبقى في الدولة أي شخص له قيمة سواء من أصدقائه أم من أعدائه ، فيجد نفسه يحكم جموعا من المحتقرين ، بينما ينفر منه الشرفاء وأصحاب الحكمة .

وسيدأب الطاغية دائما على إشعال نيران الحرب لتغطيه أفعال وللقضاء على أعدائه في الداخل والخارج .

وسيدرك الشعب بعد فوات الأوان مدى الحماقة التى ارتكبها حين أنجب مثل هذا المخلوق ورعاه ورباه حتى استحال عليه.أن يطرده .

ويختم أفلاطون استعراضه لطريقة التحول من الديمقراطية إلى الطغيان فيذكر " أن الطاغية قاتبل لأبيه وهو ابن عاق لا يرحم شيخوخة أبيه ، وهذا في الحق هو الطغيان الذي لا يمكن أن يختلف عليه اثنان، وهكذا فإن الشعب يستجير من الرمضاء بالنار ، إذ أن خوفه من الوقوع تحت سطوة الأحرار يجعله يقع تحت سطوة العبيد ، وهكذا تتحول الحرية المتطرفة الهبوجاء إلى أقسى وأمر أنواع العبودية ، وأعنى بها الخضوع للعبيد (۱).

هذه الحكومات الأربع الفاسدة هي صورة لسيطرة الشر في المجتمع وتغلب الطبقات السفلي وقوى النفس على الطبقات العليا وقوة العقل والحكمة. فالتيموقراطية تمثل الشجاعة وهي فضيلة النفس الغضبية انطلقت من عقالها بدون سيطرة العقل ، وأما الأوليجاركية فهي تمثل نزوات النفس الشهوانية وإيثارها للمال بدون رادع من ضمير أو عقل ، أما الطاغية فهو جلاد سارق ، غليظ القلب مسلط على الشعب ، ينهب أمواله وينكس القيم الفاضلة بحيث يمثل شرما في النفس الغضبية والشهوانية من رذائل ممقوتة .

وينتهى أفلاطون من عرضه لأنواع الحكومات الفاسدة بقوله ، إن إقزار العدالة هو الذى يكفل وحده السعادة للفرد والمجتمع ولا يتم هذا إلا في ظل حكومة فاضلة (٢).

#### د - نظام المدينة وتربية الأحداث:

ويرى أفلاطون أن الحكومة المثالية الفاضلة لابد من أن تقوم على أساس من الامتياز الفكرى ، وليس على أساس من الثروة والجاه ، ويسميها حكومة أرستقراطية إذا كانت تتألف من مجموعة من الحكام ، أما إذا كان حاكمها شخصا

<sup>(</sup>١) راجع الجمهورية فقرة ٦٢٥ - ٥٦٩ .

 <sup>(</sup>٢) المقالة الثامنة من الجمهورية راجع كتاب " تاريخ الفلسفة اليونانية " للأستاذ يوسف كرم الطبعة الثائثة ص
 ١٠٢ - ١٠٠ حيث نجد تلخيصاً وافيا لهذه المقالة ، راجع أيضا أميل برميه ( تاريخ الفلسفة ) الجزء الأول ص ١٥٥ - ١٥٦ .

واحدا فتكون موناركية ، وفي ظل هذه الحكومة لا يطبق مبدأ المساواة المطلقة بين الأفراد ، بل يفاضل بينهم بحسب قدراتهم ويتم توزيع الحقوق على المواطنين على أساس هذا المبدأ دون غيره ، وفي ظل هذا النظام لا يجب أن يصدر الحاكم في سلوكه وتصرفاته عن شعور بالشفعة أو الإحسان وحدهما ، أو عن مهارة سفسطائية تقوم على أساس صدق الفراسة في معرفة رغبات الناس وأهوائهم ومحاولة السيطرة عليهم وإخضاعهم عن طريق ذلك ، الأمر الذي يحدث في ظل حكومات فاسدة أخرى ، بل يجب أن يكون على معرفة بالخير دون أي شيء آخر ، وتكون له دراية تامة بأسلوب تربية الشعب على أساس هذا الخير ، ومن ثم فإنه كان من الضرورري أن تكون المشكلة الرئيسية في الجمهورية هي اختيار هؤلاء الحكام وتحديد أسلوب تربيتهم حتى يتم تكوينهم وإعدادهم لحكم المدينة .

ولكن يكون البناء الاجتماعي والسياسي صحيحا سليما رأى أفلاطون أنه يجب أن تبدأ عملية التربية قبل ميلاد الطفل حتى نضمن له وراثة سليمة ، ولهذا فقد قضى على الملكية الخاصة بالنسبة لطبقتي الحكام والحراس ، ونادى بمبدأ شيوعية النساء (۱) والمال ، أما إنجاب الأطفال فيتم

<sup>(</sup>١) الجمهورية فقرة ٢٥٤ .

<sup>&</sup>quot; أن نساء محاربينا يجب أن يكن مشاعا للجميع ، فليس لواحدة منهن أن تقيم تحت سقف واحد مع رجل بعينه منهم ، وليكن إنجاب الأطفال أيضا مشاعا بحيث لا يعرف الأب ابنه ولا الابن أباه " .

و يستطره أفلاط ون مشيرا إلى أنه لا يمكن أن ينكر أحد من الناس ما في شيوعية النساء والأطفال من فائدة كبيرة ولكن الصعوبة الكبرى هي في إمكان تحقيق هذا المبدأ .

ويفترض أفلاطون أنه من الممكن تحقيق هذا المبدأ كما تفعل في أحلام اليقظة فتتخيل أن الموضوعات قد حدثت بالفعل ثم تستمتع بنتائجها أي بفائدتها ،هكذا يفعل أفلاطون فيمضي في شرح كيفية تنفيذ هذا الاقتراح (فقرة ٤٥٨) فعلى المشرع أن ينتقى للحراس أقرب النساء إلى طبيعتهم ثم يجمع بينهم تحت سقف واحد ، بحيث يتناولون نفس الطعام ويعيشون معا حتى يشعروا برابطة قوية تجمع بينهم تقوم على أساس من الحب (فقرة ٤٥٩) وبالطبع سبتم اختبار الفريقين من النوع الرفيع من الجنسين ، وستقام أثناء ذلك احتفالات تجمع بين الجنسين وتقدم فيها القرابين ، ويتغنى فيها الشعراء بأناشيد الزواج ، وتتكرر هذه الاجتماعات بقدر ما تحتاج إليه الدولة من أطفال (فقرة ٤٦٠)

وعندما يولد الأطفال يعهد بهم إلى هيئة تشرف على تربيتهم س<u>واء من النساء أو الرجال</u> أو منهما معا، وعلى هؤلاء أن يعتنوا بتربية الأطفال مع اتخاذ كل التدابير الكفيلة بألا تتعرف الأمهات على أطفالهن.

عن طريق فيتم عن طريق اتصال نساء صحيحات مختارات برجال أصحاء مختارين تحبت إشراف الدولة حتى يتولد جيل نبيل قادر على الاضطلاع بالمهام العظيمة ، ويربى هؤلاء الأطفال في مؤسسات عامة بعيدا عن الآباء والأمهات ودون أن يتعرف هؤلاء عليهم ، وينشأ الأحداث معاً حيث يجتمعون باستمرار أثناء تناول الغذاء وفي الدراسة وغير ذلك ، فتقوى أواصر الألفة وروابط المحبة بينهم معاً يؤدى إلى تمكين روح التعاون في نفوسهم فيكونون قادرين فيما بعد على تسيير دقة شئون الحكم بهذه الروح .

وتستمر تربیة الأطفال من ذکور وإناث حتی سن الثامنة عشر ثم یتلقون تدریبات ریاضیة ، وفی سن العشرین یختار من تثبت صلاحیته من بینهم ، وهؤلاء سواء کانوا فتیانا أو فتیات یخضعون لتدریب عسکری لمدة سنتین أو ثلاث ثم یتلقون دراسات فی الریاضیات والفلك والموسیقی ، وفی سن الثلاثین یعقد لهم امتحان آخر ، والذین یجتازونه من بینهم یتلقون دراسات فی الجدل لمدة خمس سنوات حیث یدرسون بصفة خاصة نظریة المثل ، ویکتشفون الحقائق العلیا .

وفي سن الخامسة والثلاثين توكل إليهم أعمال رئيسية في الجيش والإدارة ، ولا توكل إليهم مهام الحكم ومشاكله إلا بعد بلوغهم سن الخمسين .

وعلى هذا فغن حكم المدنية المثلى يجب أن يوكل إلى الفلاسفة دون غيرهم يقول أفلاطون بهذا الصدد: "ما لم يصبح الفلاسفة ملوكا في بلادهم أو يصبح أولئك المذين نسميهم الآن ملوكا وحكاما، فلاسفة جادين متعمقين، وما لم تتجمع السلطة السياسية والفلسفة في فرد واحد، وبمعنى آخر إذا لم يصدر قانون جازم يستبعد من مناصب الدولة كل من لا تؤهله قدرته للسلطة السياسية أو للفلسفة على السواء، فلن تهدأ يا عزيزى جلوكون حدة الشرور التي تصيب الدولة، بل ولا تلك التي

وللمرأة أن تنجب أطفالا منذ سن العشرين حتى الأربعين ، أما الرجل فبعد أن يختار " أشد فترات العمر حماسة للسياق " فيظل يتجب للدولة أطفالا حتى الخامسة والخمسين .

ويجب أيضا ألا يتعرف الآباء على أبنائهم فالأطفال كلهم أبناء للدولة، وعلى الأب أن ينظر منذ الوقت الذي يبدأ فيه زواجه إلى كل الأطفال الدين يولدون بعد سبعة أشهر أو تسعة على أنهم كلهم أبناؤه وأنهم جميعا أشقاء، وعليه أن يعد أبناء الأخيرين أحفادا له وامرأته جدة لهم وهو جدهم أ. ه. .

تصيب الجنس البشرى بأكمله ، وما لم يتحقق ذلك فلن يتسنى لهذه الدولة التى رسمنا هنا خطوطها العامة أن تولد ، وأن يكتمل نموها .

ذلك ما كنت أتردد فى الجهر به منذ وقت طويل ، إدراكا منى لمدى مخالفته للآراء الشائعة " (۱) .

ويوضح أفلاطون السبب الذى يطالب من أجله بأن يكون الفلاسفة حكاما فيذكر "أن هناك صفات للفلاسفة اتفقنا عليها من قبل ، وهى تعلقهم الشديد بأية معرفة تكشف لهم عن شىء من تلك الحقيقة التى تظل باقية أبدا ، والتى لا تنال منها تقلبات الكون والفساد .. ولنضف إلى ذلك أن رغبتهم تتجه إلى معرفة هذه الحقيقة بأسرها ، وأنهم لا يتناولون بمحض اختيارهم عن أى جزء منها كبيرا كان أم صغيرا ، ثمينا أم تافها ، كما قلنا من قبل وسميناهم بالمحبين والراغبين فى التكريم " ...

ويستطرد أفلاطون فيذكر أن الفليسوف عادل بطبعه لا تستبد به اللذة أو الجشع أو الرغبة في التسلط بل هو يتجه دائما إلى العلم الحقيقي ويقبل على متعة الروح ويترفع عن الوضاعة والغرور والجبن، هذا بالإضافة إلى الاعتدال والقصد في كل شيء والرقة في معاملة الناس وقوة الذاكرة وسرعة الفهم وحضور البديهة وطيبة النفس وابتعادها عن الصغائر الن ... " (1).

وهوؤلاء الحكام الفلاسفة سيكونون بطبيعة تكوينهم قادرين على الإشراف بدقة على الحياة العقلية والأخلاقية للمواطنين وتسيير جهاز الدولة الذي يقوم نظامها على أساس من الدين والفن والعلم ، ومع هذا فإن الحاكم — وهو مكلف بحماية أخلاق المواطنين — يجب أن يخضع الشعر والموسيقي لرقابة شديدة ، ولا يسمح للشعراء والفنانين بأن يفسدوا أخلاق الأفراد بتمجيدهم للرذائل وتملقهم للأغنياء ومدحهم — الذي يشوبه النفاق — لذوى الجاه والسلطان ، إنما يسمح لهم فقط بتوجيه القريض والألحان لتمجيد الآلهة والإشادة بأشراف الرجال والنابهين والأبطال ، فليس ثمت مكان للتراجيديا أو للأشعار الهوميرية في مدينة أفلاطون ، إذ الفن يجب أن يوجه إلى تحقيق خير الدولة ، وكذلك الأفراد يجب ألا تكون لهم

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> راجع الجمهورية فقرة 273 .

<sup>(</sup>٢) راجع الجمهورية الفرقة ١٨٤

حرية أو مصلحة فردية خاصة غير ما تتحقق به مصلحة الدولة ، ويتم تحقيق هذه المصلحة من الناحية الخارجية ، بإقرار السلم ورعاية حقوق رعايا الدولة من اليونانيين ، فيلا يجبب أن يدمر اليونانيي مدينة جاره اليوناني ، ولا أن يسترق رعاياها بل عليه أن ينشد البصداقة والتآلف معهم . إنما يكون الاسترقاق والإبادة للأعداء من الأعاجم من غير اليونانيين(۱) ، وهذه الدولة عند أفلاطون ثابتة غير متغيرة لا تخضع لتقلب الظروف ، فهي دولة مثالية تصلح في كل مكان وزمان ومكان وهي كذلك — كعالم المثل — تسمو على ظروف العالم الحسى ، بل أن هذا العالم وأفراده يعوقون بسلوكهم المنحرف المثل الأعلى للدولة .

فكأن الفكر السياسي عند أفلاطون يستمد اسمه – كما سبق أن أشرنا – من موقفه الميتافيزيقي المثالى ، وكان أفلاطون مشغوفا بتطبيق نظرياته السياسية وتحقيق فكرته عن المدينة المثلي عمليا ، ولهذا نجده يتردد على دنيس ( دنيسيوس ) حاكم صقلية ، ويعقد صداقات مع ديون ابن أخته ، وذلك لأنه كان يؤمل في إقناعهما بأفكاره السياسية فتكون صقلية مسرحا أو حقلا يجرى فيه تجربة مذهبة السياسي، ولكنه فشل في هذا المسعى كما أوضحنا في كلامنا عن سيرته .

وقد اضطر أفلاطون إلى تعديل بعض الأسس في نظريته السياسية ، فنحن نراه في محاوره "السياسي"، يصف الحاكم المستبد المستنير بأنه الملك ذو السلطان والسيطرة وأنه الحاكم الأصلح ، وهو يعرض لهذه الفكرة في السياسي ، فيذكر أن الحاكم المستبد العادل أصلح من الفيلسوف في حكم المدينة ، لأنه هي خيره بالشئون السياسية ، فهو لا يتقيد بأى قانون ويعرف ما هو الأفضل للدولة ، ويختار أصلح الأشخاص للمناصب العامة حسب قدراتهم ومواهبهم ، وله أيضا القدرة والمهارة على تنسيق جميع شئون الدولة وربطها بإحكام لكي تصدر عن تصور واحد متسق .

### هـ - النظام السياسي في "القوانين":

وفى كتاب "القوانين " نجد أن أفلاطون قد رجع عن بعض آرائه السابقة فى الجمهورية فتراه يرفض شيوعية النساء والأطفال ، وكذلك الملكية الخاصة وحكم الفلاسفة ، وقد استعاض عن حكم الفلاسفة بمجلس حكومى مؤلف من مجموعة من الأفراد هم حراس الدستور الذين يراقبون الزواج وحياة الأسرة ومعاشها ويقسمون

<sup>(</sup>١) الجمهورية - المقالة الخامسة فقرة ٤٦١ ب، ٤٧١ ج.

الأرض (۱) ويحققون تفتيتها باليراث ، وتوكل الصناعة والتجارة للأرقاء والمهجنين ، ويقيد تداول النقد إلا في حدود الحاجات الضرورية ويمنع اقتناء الذهب والفضة وتقوم هذه الحكومة على أساس دستور صيغت مواده من النظم السياسية الرئيسية التي أشار إليها في محاورة السياسي ، فتكون حكومة أرستقراطية تستند إلى هيئة نيابية هي مجلس الشيوخ ، وهذا النظام وسط بين الديمقراطية وحكومة الطغيان أي وسط بين الحرية المسرفة والسلطة الغاشمة وتعتمد هذه الحكومة على نظم متدرجة تحفظ التوازن بين السلطات فإلى جانب السلطة النيابية توجد سلطة قضائية تتمثل في المحاكم وتحفظ الشرطة الأمن الداخلي بينما يسهر الجيش وعلى رأسه القواد على حماية أمن الدولة الخارجي وكذلك تعين الدولة الكهنة ليقوموا بالمراسم الدينية ويشرفوا على المعابد .

ويلاحظ أنه على الرغم من هذه التفاصيل التي يغرق أفلاطون في إيرادها لتنظيم شئون المدينة ، وهي مجتمع إنساني يوجد في عالمنا الحسى ، إلا أنه مع هذا استمر على إيمانه الراسخ بفكرته الأساسية سواء من الناحية الميتافيزيقية أو السياسية ، تلك الفكرة التي ترى في الدولة نظاما يعد النفس للحياة الأبدية وأنها نظام يقوم على أساس عقلى "

وقد استبدل أفلاطون الجدل في برنامج الأحداث بنوع من التربية الدينية، كما أغفل فكرة التناسخ (٢) والزم الشعراء والفنانين بالخضوع للدين والأخلاق ، وقد ازداد احتقار أفلاطون لمشئون عالم الحس ورأى أنه الأفضل للإنسان أن يترك نفسه ومصيره بين يدى الله .

وفى القوانين أيضا يتكلم أفلاطون عن نفس عالمية شريرة هى أصل جميع الشرور والآثام ومصدر الإلحاد الذى يزعزع أركان الدين فى الدولة ؛ وهو ينصح بضرورة إعدام المخطئين الذين يصرون على أخطائهم بعد توجيه النصح والإرشاد اليهم . وإذن فقد قضى على حرية الفكر فى ظل هذا النظام ، والواقع أن أفلاطون قد انتهى فى القوانين إلى آراء يستشف منها يأسه من إقامة حكومته المثلى – التى أشار إليها فى الجمهورية – فى عالمنا هذا ، وقرر أن تحقيق مثل هذه الحكومة يتطلب وجود كائنات أسمى من البشر.

<sup>(</sup>١) "القوانين " الكتاب الخامس فقرة 238 أ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> القوانين - الكتاب التاسع ، الفقرات ، 87 د هـ، 874 ، هـ ، 864 ح .

## خاتمة الباب

١- الأكاديمية بعد أفلاطون: كان أفلاطون قد أوصى بزعامة المدرسة إلى ابن أخته سبوسيبوس (١) (٣٤٧–٢٢٦) — ق.م — وعلى الرغم من أن الأكاديمية ظلت في عهد هذا الأخير تلتزم الاتجاه الأفلاطوني القائم على أصول فيثاغورية قديمة ، إلا أننا نلاحظ أن سبوسيبوس اهتم بالإدراك الحسى أكثر من أفلاطون واشترط أن يتم هذا الإدراك بطريقة علمية ، ونراه أيضا في كتابه الرئيسي عن الأعداد الفيشاغورية يستبدل المثل بالأعداد الرياضية ويرى أن هذه الأعداد منفضلة متمايزة عن الأشياء ، وهو يميز بين عشر جواهر تمثل في مجموعها درجات الوجبود العبشر ، وأولها النواحد المطلق ثم ٢ — الكنثير المطلق ثم ٣ — العدد ( وعلى الأخبص العدد ثلاثة لأنه مجموع ( ١ + ٢ ) و ٤ — الأبعاد الهندسية (النقطة - الخط - السطح - الحجم ) و ٥- الأجرام الكونية التي ندركها بالحس و ٦ - الكائنات الحية كالنبات والحيوان والإنسان والمشيطان والكواكب المتألهة والله المحجوب عنا و ٧ - الفكر ويرمز له بالعدد (٧) إشارة إلى الكواكب السبع و إلى حروف العلة السبعة في اللغة اليونانية و ٨ --الغريبزة أو الشهوة و ٩ - الحركة وأخيرا ١٠ - الخير ، وهو الكمال في حال السكون .

فالأعداد الأولية إذن تكون أيضا هي المبادئ الأزلية للأشياء وتطورها في الوجود ، ويرى سبوسيبوس أن العدد (١٠) هو أعلى هذه الأرقام مكانة وأبعدها تأثيرا وأكثرها كمالا، وقد اتهم سبوسيبوس بالإلحاد لأنه فسر الآلهة في المعتقدات الشعبية على أنهم رموز أسطورية لقوى الطبيعة .

وترعم الأكاديمية بعد ذلك اكسانوقراط (٢٠ (٣٣٩- ٣١٤ ق.م) وقيل إنه أول من قسم الفلسفة إلى ثلاثة أقسام: الجدل والطبيعة والأخلاق.

Speusippus (1)

Xenocrates of Chalcedon (Y)

أما موقفه الفلسفى فإنه يرجع أيضا إلى ذلك الاتجاه الرياضى الفيثاغورى الندى غلب على الأكاديمية بعد موت أفلاطون ، فالأعداد عنده أيضا هى الأصول الأولى للموجودات، وهو يشير إلى الواحد وإلى الثنائي اللامحدود والواحد الأب بالنسبة للآلهة، أما الثنائي فهو كالأم بالنسبة لها ، وأيضا الواحد هو العقل أوزوس .

والمثل— وهي أعداد رياضية — تكون أول ما يصدر عن الواحد والثنائي .

وتولى رئاسة المدرسة بعد ذلك بوليدون الاثنينى (١) (٣١٤- ٢٦٩ق.م) وقد وجه كل اهتمامه إلى الأخلاق ، وكنان على صداقة وطيدة مع كريتاس ، وحينما توفى بوليمون تولى كريتاس (٢) هذا الإشراف على المدرسة فترة قصيرة .

وقد استمرت الأكاديمية أمينة على اتجاهات الفكر الأفلاطوني الأصلية مع ميل إلى الرياضيات وذلك إلى أن تولى زعامة المدرسة أركسيلاوس (٣)، الأويلسي (٣١٥– ٢٤١ ق.م) الذي خلف كبريتاس في زعامتها . ولسنا نعرف الكثير عن مذهبه لأنه لم يكتب شيئا . ولكن منافسيه من الرواقين قد عرضوا لمجمل آرائه، فهو يشك في إمكان الحصول على معرفة أي شيء عن طريق الحس أو الفهم، ولهذا فقد استعاض عن الميقين بالمعرفة الاحتمالية ، وبذلك فتح الباب أمام موجة الشك البيروني، فلم يبر مناصا من أن يعلق الحكم مادام لا يستطيع الوصول إلى المعرفة البيتينية .

وقد ظل خلفاء أركسيلاوس أمناء على هذا الاتجاه الشكى ، بل ودخل الشك مرحلة جديدة في عهد رئاسة كرنيادس(٤) القورينائي للمدرسة (٢١٤–٢١٩)ق.م.

وتعاقب على زعامة المدرسة شخصيات كثيرة وشاعت فى تعاليمها النزعة التلفيقية التى كانت ذائعة فى ذلك العصر وظلت المدرسة قائمة إلى أن تم لجستنيان إغلاق المدارس الفلسفية فى أثينا سنة ٢٩ه (٥) مخافة أن تؤثر آراؤها الوثنية على معتقدات المسيحية الجديدة.

polemo of Athens (1)

Crates (Y)

Arcesilaus of Chalcedon (7)

Cameades of Cyrene (4)

<sup>&</sup>lt;sup>(a)</sup> وسنعرض لهذه المرحلة بالتفصيل في الجزء الثاني من كتابنا عن "أرسطو والمدارس المتأخرة" .

### ۲ الفكر الإفلاطوني ومكانته التاريخية:

لقد كان للذهب أفلاطون تأثير عميق على الفكر البشرى فى مختلف عصوره سواء كان ذلك فى العصر القديم أو الوسيط أو الصديث . وقد لاحظنا أن الفكرة الأساسية التى تعتبر الدعامة القوية لهذا المذهب ومصدر تماسكه هى الثنائية الميتافية يقية بين المادة والعقل ، تلك التى كان لها تأثيرها الواضح على مختلف المذاهب ، وكذلك كان للنزعة الصوفية العميقة التى استعارها أفلاطون من الأورفية والفيثاغورية أثرها الواضح فى استمالة المتصوفة ورجال الدين على مختلف معتقداتهم إلى هذا المذاهب ، هذا بالإضافة إلى ما بذله أفلاطون من جهد صادق للبرهنة على خلود النفس ، تلك الفكرة التى كان لها صدى كبير فى مختلف العصور ، ومن ناحية أخرى نجد أن أفلاطون (۱) هو مصدر فكرة الإشراق النورانى التى استعارها الأفلاطونيون المحدثون وكذلك الصوفية من مسيحيين ومسلمين .

وإذا انتقلنا إلى الناحية الأخلاقية والسياسية وجدنا أن ربط فكرة الخير والفضيلة بالحكمة والتأمل كان لها صداها البعيد عن المثاليين والعقليين من الأخلاقيين ، أما الفكر السياسي لأفلاطون فإنه كان الدعامة الرئيسية التي تفرعت عنه المذاهب السياسية فيما بعد . فنشأت تيارات صادرة عنه فيما عرف عند المسيحيين والمسلمين من تأليفات حول المدن الفاضلة ، فمثلا نجد عند المسلمين تأثير أفلاطون واضحا في كتاب الفارابي عن "آراء أهل المدينة الفاضلة " وكذلك في تلخيصات الفارابي لكتاب " القوانين " المعروف عند المسلمين باسم النواميس ، وكان المسلمون أيضا قد عرفوا بعض التلخيصات للفكر الأفلاطوني السياسي عن طريق جوامع جالينوس (") فكتبوا التعليقات على ترجمتها العربية ولازالت جمهورية أفلاطون ذات تأثير واضح في اتجاهات الفكر السياسي إلى عصرنا هذا ، فقد تأثر

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> راجع رسالته السابعة .

lichard walzer et Paul Kraus, plato Arabus Galeci compendium Warburg Institute راجع (۲) London 1951

بها توماس مور (۱) في تأليف اليوتوبيا وكذلك بيكون (۱) في أطلنتس الجديدة وكامبانيلا في (۳) دولة الشمس .

و منذ عصر النهضة حيث أعاد مارسيليوس (1) إنشاء أكاديمية أفلاطون بفلورنسا بإيطاليا نجد أن المدرسة قد استأنفت تقاليدها القديمة ولكنها اهتمت بآراء أفلاطون العلمية وفلك الفيثاغوريين ، وكان لهذه الأفكار تأثيرها الواضح على كوبرنيق (0) وجاليلو (1).

وأخيرا فإن الفكر المثالي والروحى الأفلاطون كان له تأثيره الواضح على سائر المفكرين المثاليين سواء كان التأثير إيجابيا أم سلبياً.

وسنرى فى الباب الرابع من كتاب تاريخ الفكر الفلسفى الذى سيرد فى مستهل الجزء الثانى — إن شاء الله — استمرار الفلسفة السقراطية عند أرسطو ومدرسته ، وسنبين كيف أن أرسطو تلميذ أفلاطون قد خضع أيضا لتأثير الأفلاطونية فى الخطوط العريضة لذهبه ، رغم الاختلاف الجوهرى بين المذهبين ، ومعارضة أرسطو وانتقاده الشديد لأستاذه أفلاطون .

Thomas More, utopia (1)

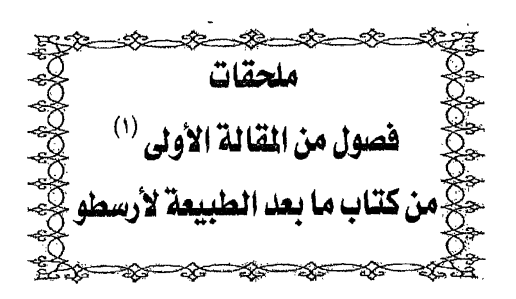
Bacon, Nova Atlantis (Y)

Campanella, State of the Sun (7)

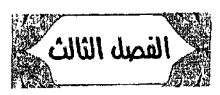
Marsilius (4)

Copernicus (6)

Galileo (7)



<sup>(1&</sup>lt;sup>(1)</sup> الكنورد هذه الفصول لأهميتها باعتبارها المصدر الأول للفلاسفة السابقين على سقراط وكدلك بالنسبة لآراء . أفلاطون ونقد أرسطو للمثل .



### اعتراف قدماء الفلاسفة بالعلل المادية والفاعلية والغائية

Evidently we have to acquire knowledge of the original causes (for we say war know each thing only when we think we recognize its first cause). and causes are spoken of in four senses. Is one these we mean the substance i.e. the essence (for the why is reducible finally to the definition and the ultimate (why) is a cause and principle), in another the matter or substratum, in a third the source of the change and in a fourth cause composed to this, the purpose and the good (for this is the end of all generation and change) We have studied these causes sufficiently in our work on rapture (1) but yet let us call to cur sid those who have attacked the investigation of being and philosophized about reality before us. For obviously they too speak of certain principles and causes: to go over their views then, will be of profit to the present inquiry, for we shall either find another kind of cause or be more convinced of the correctness of those which we now maintain.

Of The first philosophers then most thought the principles which were of the nature of matter were the only principles of all things. That of which all things that are consist, the first from which they come to be, the last into which they are resolved (the substance remaining but changing in is modification), this they say is the element and this the principle of things and therefore they think

<sup>(1)</sup> Phys ii, 3,7

nothing is either generated or destroyed, since this sort of entity, is always conserved as we say Socrates nethane commas to be absolutely when he comes or he bemitifull or musical, not ceases to be when he loses those characteristics, because the substratum, Summates himself, remains. Just so they say monthing elso come to be or ceases to be for them must he some entity—either or more than one—from which all other things come to he, it having conserved.

Yet they do not all agres as to the mumilar and the nature of these pimples . Thales, the founder of the

type of philosophy say the principle is water (for which mason he the earth rests on water) gating the motion perhaps from seeing that the sutiment off all things is moist and that heat itaif is gemantall from the moist and kept a live by it (and that from which they come to be is a grimiple off all things) He get his notion from this font, and from the fact the seeds of all things have a moist nature. and that water is the origin of the nature of moist things.

Some <sup>(1)</sup>think that even the ancients who lived long before the present generation, and first framed accounts of the gods, had a similar view of nature for they made Ocean and Tethys the parents of creation <sup>(2)</sup>and described the oath of the gods as being by water <sup>(3)</sup>to which give the name of Styx, for what is oldest is most honorable, and the most honorable thing is that by which one swears. It perhaps be uncertain whether this opinion about nature is primitive and

<sup>(1)</sup> The reference - is probably to plato (Crat 4092 B, Theast, 152 E. 162 D, 180c)

<sup>(2)</sup> Hom, II, xiv, 201, 264.

<sup>(3)</sup> Ibid ii, 755, xiy, 271, xivex, 37

ancient but Thales at any rate is said to have declared himself thus about the first cause <u>Hippo no</u> one would think it to include among these thinkers, because of the paltriness of his thought.

Anaximenes and Diogenes make air prior to water and the most primary of the simple bodies, while . Hippasus of Metapontium and Heraclitus of Ephesus say this of fire, and Empedocles says it of the four elements (adding a fourth — earth — to those which have been named), for these, he says always remain and do not come to be, except that they come to be more or fewer, being aggregated into one and segregated out of one.

Anaxagoras of clazomonas who, though older المعافوران than Empedocles, was later in his philosophical المعافوران activity, says the princuples are infinite in number, for he says almost all the things that are made of Pairs like the mselves, in the of water or fire are generated and destroyed in this way, only by aggregation and segregation and are not in any other sense generated or destroyed, but remain eternally

From these facts one—might think that to only cause is the so called material cause, but as man thus advanced, the very facts opened the way for them and joined in forcing them to increstigate the subject. However true it may be that all generation and destruction proceed from some one or (for that matter) from more elemts, why does this happen and what is the cause? For at lased the substratum itself does not make itself change e.g; neither the wood not the bronze causes the change of either of them, not does the wood manufacture a bed and the bronze a statue, but something

else is the cause of the change. And to seek this is to seek the second cause, as we should say - that from which comes the beginning of the movement. New those who at the very beginning set themselves to this kind of enquiry, and said the substratum was on (1) were not at all dissatisfied with themselves, but some at least of those who maintain it be one (2)- as though defeated by this search for the sceont cause - say the one and nature as a whole is unchangeable not only in respect of generation and destruction ( for this is a primitive belief and all agreed in it ), but also of all other change; and this view is peculiar to them. Or those who said the universe was one, then none succeeded in discovering a cause of this sort except perhaps parmenides, and he only in as much as he supposes that there is not only one but بارمنیدس also in some sanse two causes. But for those who make more elements (3) it is more possible to state the second cause e.g. for those who make hot and cold or fire and earth, the elements, for they treat fire as having a nature which fits it to move things, and water and earth and such

When these men and the principles of this kind had their day, as the latter were found inadequate to generate the nature of things, men were again forced by the truth itself as we said to inquire into the next kind of cause. For it is not likely either that fire or earth or any such element should be the reason why things manifest goodness and beauty both in their being and in their coming to be, or that

things they treat in the contrary way.

<sup>(1)</sup> Thales. Anaximenes and Heraclitus.

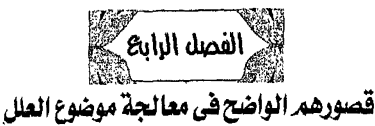
<sup>(2)</sup> The Eleatics.

<sup>(3)</sup> The reference is probably to Empedocles.

those thinkers should have supposed it was, nor again could it be right to entrust so great a matter to spontaneity and chance.

When one man <sup>(1)</sup> said, then that <u>reason</u> was preseontl — as in animals, so througout nature — as the cause of order and of all arrangement, he seemed like a sober man in contrast with the random talk of his predecessors. We know that Anaxagoras certainly adopted these views, but <u>Harmotiums</u> of Clazomeneae is مرمونتوس credited with expressing, them earier. Those who thought thus stated that there is a principle of things which is at the same time the cause of beauty and that sort of cause from which things acquire movement.

<sup>(1)</sup> Anaxagoras.



One might suspect that Hesiod was the first to هزيود look for such a thing - or some one elso who put love or desire among existing things as a principle, promenades, too does for he, in constructing the بارمنیدس genesis of the universe says: -

Love first of all the Gode she planned. and Hesiod says:

First of all things was chaos made, and then Broad breasted earth ..

And love, mid all the gods pre-eminent which implies that among existing things there must be from the first a cause which will move things and bring them together. How these thinkers should be arranged with regard to priority of discovery let us be allowed to decide later, (1) but since the contraries of the various forms of good were also perceived to be present in nature – not only order and the beautiful, but also disorder and the ugly, and bad things in greater number than good, and ignoble things than beatiful

- Therefore another thinker introduced friendship and strife. each of the two the cause of one of these two sets of qualities. For it we were to follow out the view of Empedancles, and interpret it according to its

<sup>(1)</sup> The promise is not fulfilled.

meaning and not to its lisping expression, we should find that friendship is the cause of good things and strife of bad.

Therefore, if we said that Empedancles in a sense both mentions and is the first to mention, the bad and the good as principles, we should perhaps be right since the cause of all good is the good itself.

These thinkers, as we say, evidently grasped, and to this extent, two of the causes which we distinguished in our work on nature <sup>(1)</sup>the matter and the soure of the movement-vaguely, however, and with no clearness, but as untrained men behave in fights, for they go round their opponents and often strike fine blows, but they do not fight on scientific principles, and so too these thinkers do not seem to know what they say, for it is evident that, as a rule they make no use of their causes except to a small extent.

machine for the making of the word, and when he, is at a loss to tell from what cause some thing necessarily is, then he drags reason in, but in all other cases ascribes events to anything rather than to reason. Empedocles, though he uses the causes to a greater extent than this, neither does so sufficiently nor attains consistency in their use. At least, in many cases he makes love segregate things and strife aggregate them. Four whenever the universe is dissolved into elements by strife, fire is aggregated into one, and so is each of the other elements, but whenever again under the influence of love they come together into one, the parts must again be segregated out of each element.

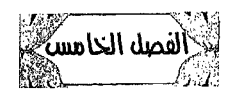
<sup>(1)</sup> Phys. ii 3, 7

<sup>(2)</sup> Cf. Pl Phaedo, 98 BC, Laws, 967 B-D.

Empedocles, then in contrast with his predecessors, was the first to introduce the dividing of this cause, not positing one source of movement but different and contrary sources. Again, he was the first speak of four material elements, yet he does not use four, but treats them as two only, he treats fire by itself, and its opposites earth, air, and water, as one kind of things. We may learn this by study of his verses.

This philosopher then, as we say, has spoken of the principles in this way, and made them of this number, لوقيبوس Leucippus and his associate Democritus say that the يمقريطس full and the empty are the element calling the one being and the other non - being - the full and solid non being the empty non being (whence they say being no more is than non being because the solid no more is than the empty), and they make these the material causes of things. And as those who make the underlying substance one generate all other things by its modification, supposing the rare and the dense to be sources of the modifications, in the same way these philosophers say the differences in the elements are the causes of all other qualities. These differences, they say are three - shape and position. For they say the real is differentiated only by "rhythm and inter - contact" and turning"; and of these rhythm is shape, inter - contact is orders and turning is position. For A differs from N in shape, AN from NA in order, from H in position. The question of movement - whence or how it is belong to things - these thinkers like the other, lazily neglected.

Regarding the two causes, then as we say the inquiry seems to have been ed thus far by the early philosophers.



# المدرسة الفيثاغورية والمدرسة الأبلية واعتراف الفيثاغوريين الغامض باللغة الصورية

Contemporaneously with these philosophers and before them, the so—called <u>Pythagoreans</u> who were the الفيثاغوريون first to take up mathematics, not only advanced this study, but also having been brought up in it they thought its principles were the principles of all things.

Since of these principles numbers are by nature the first, and in number they seemed to see many resemblances to the things that exist and cone into being more than in firs and earth and water ( such and such a modification of numbers being justice, another being soul and reason, another being opportunity and similarly almost all other things being numerically expressible) since, again, they saw that the modifications and the ratios of the musical scales were expressible in numbers; since then all other things seemed in their whole nature to be modeled on numbers and number seemed to be the first things in the whole of nature, they supposed the elements of numbers to be elements of all things, and the whole heaven to be a musical scale and a number. And all the properties of numbers and scales which they could show to agree with the attributes and parts and the whole arrangement of the heavens, they collected and fitted into their scheme, and if there was a gap anywhere, they readily made additions so as to make their whole theory coherent E.g as the number 10

is thought to be perfect and to comprise the whole nature of numbers, they say that the bodies which move through the heavens are ten, but as the visible bodies are only nine, to meet this they invent a tenth – the "counter–earth". We have discussed these matters more exactly elsowhere (1).

But the object of our review is that we may learn from philosphers also what they suppose to be the principles and how these fall under the cuases we have named. Evidently, then these thinkers also consider that number is the principle both as matter for things and as forming both their moditications and their permanent states, and hold that the elements of number are the even and the odd, and that of these the latter is limited and the former unlimited; and that the One proceeds from both of these ( for it is both even and odd), and number from the one, and and that the whole heaven, as has been said is numbers.

Other members of this same school say there are tan principles, which they arrange in two columns of congates—limit and unlimted, odd and even one and plurality, right and left male female and resting and moving straight and curvel light and darkness, good and bad square and oblong. In this way Alcmaeon of Crotoa seems also to have conceived the matter, and either he got this view from them o they got it from him, for he expressed himself to them, for he says most human affairs go in paris, meaning not definite contrarieties such as the Pythagoreans speak of, but any chance contraieties, e.g. while and black sweet and bitter, good and bad great and small. He threw out indafinite suggestions about the other contraieties, but

<sup>(1)</sup> De Caelo, ii, 13

Pythagoreans declared both how many and which their cantrarites are.

From both thses schools, then we can learn this much that the contraies are the principles of things: and how many these principles are and which they are, we can learn from one of the two schools. But how these principles can be brought rogether under the cuases we have named has not been clearly, and articulately by them; they seem however, to range the element under the head of matter, for out of these as immanent parts they say substance is composed and moulded.

Form these facts we may sufficiently perceive the meaning of the ancients who said the elements of nature were more than one, but there are some who spoke of the univers as if it were one entity, though they wes not all alike either in the excellence of their statement or in its conformity to the facts of nature. The discussion of them is in no way appropriare to our present investigation of causes, for they do not, like some of the natural phiosophers, assume bieng to be one and yat generate it out of the one as out of matter, but they speak in another way, those others add change, since they generate the universe, but these thinkers say the universe is unchangeable. Yet the much is germano to trhe present inquiry : Parmenides seems to بارمنيدس fastem on that which is one in definition, Melissus on that which is one in matter for which reason the former says that it is limited the latter that it is unlimited while <u>Xenophanes</u>, the first of the partisans of the one (for parmenides is said to have been his pupil ) gave no clear statement, nor does he seem to have greasped the nature of either of these causes, but with reference to the

whole material universe he says the one is God, Now these thinkers as we said must be neglected for the purposes of the present inquity—two of them entirely as being a little too naive, viz Xenophanse and Melissus; but parenides seems in Plances to speak with more insight. For claining that besides the existent nothing non—existent exists, he thinks that of necessity one thing exists viz, the existent notheing elso (on this we have spoken more clearly in our work on nature) (1), but being foreced to follow the observed facts and supposing the existence of that which is one in definition, but more than one according to our sensations, he now posits two causes and two principles calling them hot and cold i.e. fire and earth; and of these he ranges the hot with the existent, and the other with the non existent.

From what has been said, then and from the wise men have now sat in council with us, we have got thus much—on the one hand from the earlies philosophers, who regard the first principle as corporeal (for water and fire and such things are bodies). and of whom some suppose that there is one corporeal principle, others that there are more than one; but both put these under the head of matter and on the other hand from some who posit both this cause and besides this the source of movement, which we have got from some as single and from others as twofold.

Down to the Italian school then, and apart from it, philosophers have treated these subjects rather obscurely, except that as we said they have in fact used two kinds of cause, and one of these – the source of movement – some truant as one and other as two. But the <a href="Pythagoreans">Pythagoreans</a> have

<sup>(1)</sup> phys i, 3.

said in the same way that there are two principles, but added this much which is peculiar to them, that they thought that finitude and infinity were not attributes of certain other thongs, e.g. of fire or earth or anything else of this kind. but that infinity itself and unity itself were the substance of the things of which they are predicated. This is why number was the substance of all things. On this subject, then they expressed themselves thus, and regarding the question of essence they began to make statements and definitions, but treated the matter too simply. For they both defined superficially and thought that the first subject of which a gived definitions was predicable was the substance of the things defined, as if one supposed that "double" and 2 were the same, "because" 2 is the first thing of which double is predicable. But surely to be double and to be 2 are not same , if they are, one thing will be many - a consequence which they actually drew (1). From the earlier philosophers, then and from their successors we can learn thus much.

<sup>(1)</sup> e.g. 2 was identified both with opiniod and with daring.



## الفلسفة الأفلاطونية واستخرامها للعلتين اطادية والصورية فحسب

After the systems we have named came the philosophy of Plato; which is most respects followed these thinkers أفلاطون but had peculiarities. That distinguished it from the philosophy of the Italians. For , having in his youth first become familiar with Cratylus and with the Heraclitean doctrines (that all sensible things are ever in a state of flux and there is on knowledge about them ) these views he held even in later years, Socrates however, was busying himself about ethical matters and neglecting the world of nature as a whole but seeking the universal in these ethical matters, and fixed thought for the first time no definitions, Plato accepted his teaching but held that the problem applied not to things but to entities of another kind-for this sensibles reason that the common definition; could not be a definition of any sensible thing, as they were always changing Things of this other sort then he called Ideas and sensible things, he said, were all named after these, and in virtue of a relation to these; for the many existed by participation in the ideas that have the same name as they. Only the name "participation" was new for the Pythagoreans say that thing exist "imitation" of numbers and Plato says they exist by participation, changing the name. But what the Participation or the imitation of the Forms could he المشاركة they left an open question.

Further, besides ensible things and Forms he says: There are the objects of mathematics, which occupy an intermediate position; differing from sensible things in being eternal and unchangeable, from Forms in that there are many alike, while the form itself is in each case unique.

Since the Forme were the causes of all other things, he though their element were the element of all things. As matter the great and the small were principles; as essential reality, The one, For from the great and the small, be participation in the One, come, the Numbers.

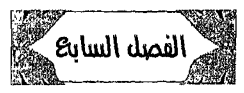
But he agreed with the Pythagoreans in saying that the One is substance and not a predicate of something else, and in saying that the Number are the causes of the reality of other things he agreed with them, but positing a dyad and construction the infinite out of great and small instead of treating the infinite as one: is peculiar to him, and so is his view that the Numbers exist apart from sensible thing, while they say that the things themselves are Numbers, and do not place the object of mathematics between forms and sensible things. His divergence from the Pythagoreans in making the One and the Numbers separate from things, and his introduction of the Forms, were due to his inquires in the region of definitions (for the earlier thinkers had no tincture of dialectic), and his making the other entity besides the One a dyad was due to the belief that the number, except those which were prime could be nearly produced out of the dyed as out of some plastic material.

Yet what happens is the contrary, the theory is not reasonable one. For they make many things out of the matter, and the form generates only once, but what we observe is that one table is made from one matter, while the

man who applies the form though he is one, makes many tables. And the relation of the male to the females is similar, for the latter is impregnated by one copulation, but the male imporegnates many females; yet these are analogues of those first principles.

Plato, then declared himself thus on the points in question, it is evident from what has been said that he has used only two causes, that of the essence and the material cause (for the Forms are the causes of essence of all other things, and the One is the cause of the essence of the Forms); and it is evident what the underlying matter is, of which the Forms are predicated in the case of sensible things, and the One in the case Forms, viz That this is a dyad, the great and the small, Further he has assigned the cause of good and that of evil to the elements: one to each of the two, as we say (1) some of his predecessors sought to do, Empedances and Anaxagoras.

<sup>(1)</sup> CF, 984 be 15-19, 32-b.10.



# المذاهب المختلفة ومدى اعترافها بالعلل الأربع

Our review of those who have spoken about first principles and reality and of the way in which they have spoken, has been concise and summary, but yet we have learnt this much from them, that of those who spoke about principle and "cause" no one has mentioned any "principle" except those which have been distinguished in our work on nature, (1) but all evidently have some inkling of them, though only vaguely. For some speak of the first principle as matter whether they suppose this to be a body or to be incorporeal; e.g. Plato spoke of the great and the small, the Italians of the infinite, Empedocles of fire earth, الفيتاغوريون water and air, Anaxagoras of the infinity of انكساغوراس things composed of similar parts. These, then, have all had a notion of this kind of cause and so have all who speak of air or fire or water, or something denser than fire and rarer than air, for some have said the prime element is of this kind.

These thinkers grasped cause only, but certain others have mentioned the source of movement, e.g. those who make friendship and strife, or reason, or love, a principle.

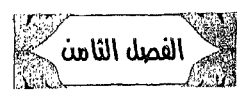
The essence, i.e. the substantial reality, on one has expressed distinctly. It is hinted at chiefly by those who believe in the Forms; For they do not suppose either that the

<sup>(1)</sup> Cf. 984 b. 15-19, 32-b. 10.

Forms are the matter of sensible things, and the One the matter of the Forms, or that they are the source of movement (for they say these are causes rather of immobility and of being at rest) but they furnish the Form as the essence of every other thing, and the One as the essence of the Forms.

That for whose sake actions and changes and movements take place, they assert to be a cause in a way, but not in this way, i.e. not in the way in which it is its nature to be a cause. For those who speak of reason or friendship class these causes as goods, they do not speak, however, as if anything that exists either existed or came into being for the sake of these, but as if movements started from these. In the same way those who say the C.e or the existent is the good, say that it is the cause of substance, but not that substance either is or comes to be for the sake of this. Therefore in turns out that in a sense they both say and do not say the good is a cause: for they do not call it a cause que good but only incidentally.

All these thinkers then, as they cannot pitch on another cause, seem to testify that we have determined rightly both how many and of what sort the causes are. Besides this it is plain that when the causes are being looked for, either all four must be sought thus or they must be sought in one of these four ways, Let us next disuse the possible difficulties with regard to the way in which each of these thinkers has spoken and with regard to his situation relatively to the first principles.



### نقد الفلاسفة السابقين على أفلاطون

Those then who say the universe is one and المدرسة posit one kind of thing as matter, and as corporeal الطبيعية metter which has spatial magnitude, evidently go astray in many ways.

For they posit the elements of bodies only, not of incorporeal things, though there are also incorporeal things. And in trying to state the causes of generation and destruction, and in giving a physical account of all things, they de away with the cause of movement. Further thayer in not position the substance, i.e. the essence, as the cause of any thing, and besides this in lightly calling any of the simple bodies except earth the first principle, without inquiring how they are produced out of one another, -1 mean fire, water, earth, and air. For some things are produced out of each other by combination, others by separation, and this makes the greatest difference to their priority and posteriority. For (1) in a way the property of being most elementary of all would seem to belong to the first thing from which they are produced by combination, and this property would belong to the most fine - grained and subtle of bodies, For this reason those who make fire the ginciple would be most in agreement with this argument. But each of the other thinkers agrees that the element of corporeal. things is of this sort. At least none of those who named one element claimed that earth was the element evidently because of the eoarseness of its grain. (Of

the other three elements each has found some judge on its side; for some maintain that fire other that water, others that air is the elements. Yet why after all, do they not name earth also, as most man do? for people say all things are earth. And Hesiod says earth was produced first of مزيود corporeal. things, so primitive and popular has the opinion been (According to this argument, then, no one would be right who either says the first principle is any of the elements other than fire, or supposes it to be denser than air but rarer than water. But (2) if that which is later in generation is prior in nature, and that which is concoted and compounded is later in generation, the contrary of what we have been saying must be true—water must be prior to air, and earth water.

So much, then fer who posit one cause such as we mentioned, but the same is true if one supposes more of these, as <u>Binpedocles</u> says the matter of things is four bodies, For he too is confronted by consequences some of which are the same as have been mentioned, while others are peculiar to him. For we see these bodies produced from one another, which implies that the same body does not always remain fire or earth) we have spoken about this in our works on nature) (1); and regarding the cause of movement and the question whether we must posit one or two, must be thought to have spoken neither correctly nor altogether plausibly. And in general, change of quality is necessarily done away with for those who speak thus, for on their view cold will not come from hot nor hot from cold. For if it did there would be something that accepted the

<sup>(1)</sup> De Caelo iii 7.

contraries them selves, and there would be some one entity that became fire and water, which Emqedocles denies.

As regards Anaxagras if one were to suppose انكساغوراس that he said there were two elements, the supposition would accord thoroughly with an argument which Anexagoras himself did not state articulately but which he must have accepted if any one had led him on to it. True to say that in the beginning all things were mixed is absurd both on other grounds and because it follows that they must have exited before in an unmixed form, and because nature does not allow any chance thing to be mixed with any chance thing, and also because on this view modifications and accident could be separated from substances (for the same things which are mixed can be separated); yet if one were to follow him up piecing together what he means, he would perhaps be seen to be somewhat modern in his views. For when nothing was separated out, evidently nothing could be truly of the substance that then existed. I mean e.g. that it was neither white nor gray nor black, nor any other colour but of necessity colourless, for if it had been coloured it would have had one of these colours. And similarly, by this same argument it was flavourless, nor had it any similar attribute for it could not be either of any quality or of any size, nor could it be any definite kind of thing. For if it were, one of the particular forms would have belonged to it, and this is impossible, since all were mixed together, for the particular form would necessarily have been already separated out, but says all were mixed except reason, and this alone was unmixed and pure. From this it follows then, that he must say the principles are, the One (for this is simple and unmixed) and the other, which is of such a

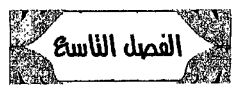
nature as we suppose the indefinite to be before it is defined and partakes of some form. Therefore while expressing himself neither rightly nor clearly, he means something like what the later thinkers say and what is how more clearly seen to be the case.

But these thinkers are, after at home only in arguments about generation and destruction and movement, for it is practically only of this sort of substance that they seek the principle and the causes. But those who extended their vision to all things that exist and of existing things suppose some to be perceptible and other not perceptible evidently study both classes, which is all the more reason why one should devote some time to seeing what is good in their views and what from the standpoint of the inquiry we have now before us.

The Pythagoreans "treat of principles and elements stranger than of the physical philosophers" the reason is that they got the principles from non sensible things, for the objects of mathematics, except those of astronomy, are of the class of things "without movement"; yet their discussions and investigation are all about nature, for they generate the heavens and with regard to their parts and attributes and function they observe the phenomena and use up the principles and the causes in exlaining these which implies that they agree with the others, the physical philosophers, that the real is just all that which is perceptible and contained by the so - called, heavens, But the causes and the principles which they mention are, as we said sufficient to act as steps even up to the higher realms of reality and are more suited to these than to theories about nature. They do not tell us at all however how there can movement if limit and unlimited and odd and even are the only things assumed, or how without movement and change there can be generation and destruction, or the bodies that move thought the heavens can do what they do.

Further, if one either granted them that spatial magnitude consists of those elements, or this were proved, still how would some bodies be light and other have weight? To judge from what they assume and maintain they are speaking no more of mathematical bodies than of perceptible, hence they have said nothing whatever about fire or earth or the other bodies of this sort. I suppose because they have nothing to say which applies ceculiarly to perceptible things.

Father, how are we to combine the beliefs, that the attributes of number and number itself, are causes of what exists and happens in the heavens both from the beginning and now, and that there is on other number than this number out of which the world is composed? When in one particular region they place opinion and opportunity, and, a little above or below, injustice and decision or mixture and allege - as proof, that each of these is a number, and that there happens to be already in this place a plurality of the extended bodies composed of numbers, because these attributes of number attach to the various place, this being so, is this number, which we must suppose each of these abstraction to be, the same number which is exhibited in the material universe, or is it another than this? Plato says it is different, yet even he thinks that both these bodies and their causes are number . but that the intelligible number are causes, while the others are sensible



### نقد نظرية المثل

Let us leave the Pythagoreans for the present; for it is enough to have touched on them as much as we have done. But as for those who posit the Ideas as causes, firstly, in seeking to grasp the causes of the things around us, they introduced others quall in number to these, as if a man who wanted to count things though he would not be able to do it while they were few, but tried to count them when he had added to their number, For the forms are practically equal to — or not fewer than— the things, in trying to explain which these thinkers proceeded from them to the Forms. For to each thing there answers an entity which has the same name and exists apartrom the substances, and so also in the case of all other groups there is a one over many, whether the many, are in this world or are eternal.

Further, of the ways in which we prove that the forms exist, nons is convincing, for from some no inference necessarily follows, and from some arise forms even of thing of which we think there are no Forms, for according to the arguments from the existence of the sciences there will be Forms of all things of which there are sciences, and according to the, one over many "argument there will be Forms even of negations, and according to the argument that there is an object for thought even when the thing has perished there will be Forms of perishable things; for we have an image of Futher of the more accurate arguments,

some lead to ldeas of relations, of which we say there is no independent class, and others introduce the "third man"

And in general the arguments for the Forms destroy the things for whore existence we are more zealous than for the existence of the Ideas, for it follows that not the dyad but number is first i.e. that the relative is prior to the absolute besides all the other points on which certain people by following out the opinions held about the Ideas have come into conflict with the principles of the theory.

Futher, according to the assumption on which our belief in the Ideas rests, there will be Forms not only of substances but also of many other things (for the concept is single not only in the case of substances but also in the other causes and there are sciences not only of substance but of other things and a thousand other such difficulties confront them).

But according to the necessities of the case and the opinions held about the Forms, if Forms can be shard in there must be Ideas of substances only. For they are not shared in incidentally, but a thing must share in its Form as in something not predicated of a subject (by being shared in incidentally, I mean that e.g. if a thing shares in, double itself it shares also in "eternal", but incidentally; for "eternal" happens to be predicable of the "double").

Therefore the Forms will be substance; but the same ter me indicate substance in this and in the ideal world (or what will be the meaning fo sayting that there is something apart from the particulars – the one over many?) And if the Iders and the particulars that share in them have the same form, there will be something common to these, for why, should 2, be one and the same in the perishable 2'5 or in

these which are many but eternal, and not the same in the 2 "itself" as in the particular 2? But if they have not the same form, they must have only the name in common and it is as if one were to cell both Callias and a wooden image a man, without observing any community between them (1).

Above all one night discuss the question what on earth the Forms contribute to sensible things, either to those that are eternal or to those that come into being and cease to be. For they cause neither movement nor any change in them. But again they help in no wise either towards the knowledge of the other things (for they are not even the substance of these, else they would have been in them) or towards their being if they are not in the particulars which share in them, though if they were, they might be though to be causes, as white causes whiteness in a white object by entering into its composition

But this argument which first Anexagoras and later Eudoxus and certain others used, is very easily upset, for it is not difficult to collect many insuperable objections to such a view.

But further, all other things cannot come from the Forms in any of the usual senses of "form". And to say that they are patterns and the other thing share in them is to use empty words and poetical metaphors. For what is it that works, looking to the Ideas? And any things can either be, or become, like another without being copied from it, so that whether Socrates exists or not man like Socrates might come to be, and evidently this might be so even if Socrates were eternal. And there will be several patterns of the same

<sup>(1)</sup> with 990 b2. 991 a 8 cf xiii, 1078 b 34 - 1079 b 3.

thing, and therefore several Forms, e.g. "animal" and "two – footed" and also "man himself" will be Forms of man. Again, the Forms are patterns not only of sensible things, but of Forms themselves also, i.e. the genus, as genus of various species, will be so, therefore the same thing will be pattern and copy.

Again, it would seem impossible that the substance and that of which it is the substance should exist apart, how therefore, could the Ideas, being the substances of things, exist apart? In the Phaedo (1) the case is stated in this way—that the Forms are causes both of being and of becoming; yet when the Forms exist, still the things that share in them do not come into being, unless there is something to originate movement; and many other things come into being (e.g. a house or a ring) of which we say there no Forms. Clearly, therefore even the other things can both be and come into being owing to such causes as produce the things just mentioned (2).

Again, if the Forms are number, how can they be causes? Is because existing things are other numbers, e.g. one number is man, another is Socrates, another Callias? Why then are the one set of numbers causes of the other set? It will not make any difference even if the former are eternal and the later are not but if it is because in this sensible world (e.g. harmony) are of numbers, evidently the things between which they are ratios are some one class of things. If, then this—the matter—is some definite thing, evidently the numbers themselves too will be ratios of something to

<sup>(1) 100</sup> C- E.

<sup>(2)</sup> with 991

something else E.g. if Callias is a numerical ratio between fire and earth and water and air, his Idea also will be a number of certain other underlying things; and man — himself, whether it is a number in a sense or not, will still be a numerical ratio of certain things and not a number proper, nor will it be a kind of number merely because it is a numerical ratio.

Again from many numbers one number is produced, but how can one Form come from many Forms? And if the number comes not from the many numbers themselves but from the units in them e.g. in 10.000 how is it with the units? If they are specifically alike, numerous absurdities will follow, and also if they are not alike (neither the units in one number being themselves like one another nor those in other numbers being all like to all); for in what will they differ, as they are without quality? This is not a plausible view, nor is it consistent with our thought on the matter.

Further, they must set up a second kind of number (with which arithmetic deals) and all the object which are called intermediate by some thinkers; and how do these exist or from what principles do they proceed? Or why must they be "intermediate" between the things in this sensible world and the things – themselves?

Further, the unites in 2 must each come from a prior 2; but this is impossible.

Further, why is a number, when taken all together one?

Again, besides what has been said, if the units are diverse the Platonists should have spoken like those who say these are four, or two, elements for each of these thinkers gives the name of element not to that which is

common, e.g. to body, but to fire and earth whether there is something common to them viz. body or not in fact the Platonists speak as if the One were homogenous like fire or water and if this is so, the number will not be substance. Evidently if there is a One itself and this is a first principle, "one" is being used in more than one sense, for other wine the theory is impossible.

When we wish to reduce substances to their principles, we state that lines come from the short and long (i.e. from a kind of small and great), and the plans from the broad and narrow and body from the deep and shallow; yet how then can either the plane contain a line, or the solid a line or plane? For the broad and narrow is a different class from the deep and shallow. Therefore, just as number is not present in these? the many and few are different from these, evidently no other of the higher classes will be present in the lower. But again the broad is not a genus which includes the deep, for then the solid would have been a species of plane (1).

Further, from what principle will the presence of the points in the line be derived? Plato even used to object to this class of things as being a geometrical fiction. He gave the name of principle of the line — and this he often posited — to the invisibles lines. Yet these must have a limit therefore the argument from which the existence of the line follow proves also the existence of the point.

In general though philosophy seeks the cause of perceptible things we haive given this up (for we say nothing of the cause from which change takes its start), but

<sup>(1)</sup> With 992 -10-19 Cf, xiii, 1085 a 9-19.

while we fancy we are stating the substance of perceptible things, we assert the existence of a second class of substances while our account of the way in which they are the substances of perceptible things is empty talk, for "sharing" as we said before, (1) means nothing.

Nor the Forms any connation with we see to be the cause in the case of the arts, that for whose sake both all mind and the whole of nature are operative <sup>(2)</sup>- with this cause which we assert to be one of the first principles; but mathematics has come to be identical with philosophy for modern thinkers, though they say that it should be studied for the sake of other things <sup>(3)</sup>.

Further ,one might suppose that the substance which according to them underlies as matter is too mathematical , and is a predicate and differentiae of the substance; i.e. of the matter , rather than that matter itself , i.e. the great and the small are like the rare and the dense which the physical philosophers speak of, calling these the primary differentiate of the substratum; for these are a kind of excess and defect . And regarding movement, if the great and the small are to be movement evidently the Forms will be moved , but if they are not to be movement , whence did movement come? The whole study of nature has been annihilated .

And what is though to be easy - to show hat all things are one - is not done; for what is proved by the method of setting out instances <sup>(4)</sup> is not that all things are one but that there is a One - itself- if we grant all the assumptions. And

<sup>(1)</sup> 961 a 20 - 22.

<sup>(2)</sup> sc. The final cause

<sup>(3)</sup> cf.

<sup>(4)</sup> for this platonic method of, vil 1031 b

not even this follows, if we do not grant that the universal is a genus; and this in some cases it cannot be.

Nor can it be explained either how the lines and planes and solids that come after the numbers exist or can exist, or what significance they have; for these can neither be Froms (for they are not numbers) nor the intermediates (for those are the object of mathematics); nor the perishable things. This is evidently a distinct fourth class.

In general, if search for the elements of existing things without distinguishing the many senses in which things are said to exist, we cannot find them, especially if the search for the elements of which things are made is conducted in this manner. For it is surely impossible to discover what "acting" or being acted no, or the straight is made of but, if elements can be discovered at all, it is only the elements of substances; therefore either to seek the elements of all existing things or to think one has them is incorrect.

And how could we learn the element of all things? Evidently we cannot start by knowing anything before. For as be who is learning geometry, though he may know other things before, knows non of the things with the science deals and about which he is to learn, so is it in all other cases. Therefore if there is a science of all things, such as some assert to exist he who learning this will know nothing before. Yet all learning is by means of premises which are (either all or some of them) known before—whether the learning be by demonstration or by definition; for the element of the definition must be know before and be familiar; and learning by induction proceeds similarly.

But again, if the science were actually innate, it were strange that we are unaware of our possession of the greatest of sciences.

Again, how is one to come to know what all things are made of, and how is this to be made evident? this also affords a difficulty: for there might be a conflict of opinion, as there is about certain syllables, some say <u>za</u> is made out of a and <u>d</u> and <u>a</u>, while others say it is a distinct sound and none of those that are familiar.

Further, how could we know the objects of sense without having the sense in question? Yet we ought to, if the elements of which all things consist, as complex sounds consist of the element proper to sound, are the some.



# أولاً: الفلسفة السابقة على سقراط

1- المر جع الرئيسي لهذه الفترة: المقالة الأولى من الفصل الثالث إلى نهاية الفصل السادس من كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو بالإضافة إلى بضع فقرات في مؤلفاته الأخرى، وعلى الأخص في كتاب الطبيعة وفي الأخلاق النيكوماخية. كما أن ثمت إشارات إلى فلاسفة هذه الفترة في محاورات أفلاطون.

ب- وتوجد مراجع خاصة بهذه الفترة أهمها:

Burnet (J ) Early Creek Phiosophy

الطبعة الثانية لندن ١٩٠٩

Shuhle (P.M.), Essai sur la For mation de le penaee grecque paris 1949.

جـ- أما المراجع العامة فمنها ما هو بالعربية ،ومنها ما هو باللغات الأجنبية.

١-ومن المراجع العربية كتاب" تاريخ الفلسفة اليونانية" للأستاذ المرحوم يوسف
 كرم، وهو أدق المراجع العربية وأهمها على الإطلاق.

ثم الجزء الأول من "تاريخ الفلسفة العربية" لخليل الجر إلى صفحة ٢٤، هذا بالإضافة إلى مؤلفين عن صلة الفلسفة اليونانية بالمذاهب الشرقية وهما:

" تاريخ الفلسفة الشرقية" للدكتور محمد غلاب، " والفلسفة في الشرق" ترجمة الدكتور يوسف موسى".

🏵 ديمقريطس مع نصوص مترجمة للأساتذة على سامي النشار وعلى عبد المعطي.

🕏 هرقليطس للأساتذة على سامي النشار ومحمد على أبو ريان وعبده الراجحي

٢- أما المراجع العامة الأجنبية فنكتفى منها بما يلى :

**7** Brehier (E), Hist. De la philosophie, t.1

Burnet (J) Greek Philosophy, from Thales to Plato, London, 1943.

7 Copleston. A Histoy of Philosophy, London, 1955

Gomperz, Greek Thinkers.

7 Rivaud, Hist .de la philosophie 1948.

7 Robin (L) La Pensee grecque des origines a Epicure paris 1942.

7 La pensee grecque et les origines de l'esprit scientifique,

Paris 1948.

Russell (B) A History of Western philosophy.

وقد ترجم الدكتور زكى نجيب محمود قسما من هذا الكتاب.

Zeller, Outlines of the Hist. Greek Philosophy.

### ثانیا – سقراط

7 Robin (L) Les Memorablea de Xenophon et notre connaissance de la philosophies de Socrate (Annee Tsylor, Socrates. 1932. Philosophique 1910)

# ئالتاً: أفلاطون

١- المحاورات .

۱- نشرت نصوص المحاورات باليونانية في مجموعة Cuillaume Bude

وكذلك نشرها John Burnet في ستة أجزاء.

وثمت نشرة أخرى للنصوص في مجموعة Loeb

٧- وهناك ترجمات أخرى لمحاورات أفلاطون، وأقدمها الترجمة اللاتنية التي

أنجزها Marsile Ficin في عنصر النهضة.

ثم ترجمة Victor Cousin )1840-1822)

Saisset et Chauvel وترجمة

عير أن أهم هذه الترجمات هي تلك التي قامت بها رابطة C. Budé فقد

تعاون على إنجازها نخبة من أساتذة الجامعات بفرنسا.

وهناك ترجمات غيرها نذكر مُنها: -

١- ترجمة جويت

Jowelt. Dialogues of Plato transleted to English. 3 rd Ed. Oxford Univ. Hress.

وتوجد طبعة أخرى لهذه الترجمة في مجموعة Loeb

ب- وترجمة شامبرى

Chambry et Baccou: Oeuvres Completes de Platon Uad Prefaces et notes, 8 Vol., ed, Carnier.

جـ- ثم ترجمة روبان

Robin (L) Oeuvres Cempletes de Platon. Trad. Novelle et notes en 5 Volume 1950 Bib. de la pleiade.

٣- وثمت ترجمات مفردة لبعض المحاورات:

- منها ترجمة كورنفورد لمحاورتي تيتاووس والسفسطائي مع تعليقات بعنوان F.M. Cornford Plato's Theory of knowledge 1935.

- ثم ترجمته لتيماوس مع تعليقات بعنوان

Plato's Cosmology 1937.

- يضاف إلى هذا تعليقات تيلور على تماوس

Taylor, A Commentary on Plato's Timaeus 1928.

إ- وتوجد ترجمات عربية لبعض المحاورات منها:

- إيون- ترجمة محمد صقر خفاجه وسهير القلماوى.

- تلخیص نواسیس أفلاطون لأبی نصر الفاراسی- مع تر جمة لاتینیة بقلم فرنسیسکو جابر ییلی صادرة عن معهد واربورج.

Plato Arabus, Alfarabius Compendium Legum Plaonis by Franciscus Gabrieli London 1952.

الجمهورية - ترجمة الدكتور فؤاد زكريا. وقد صدرت هذه الترجمة عن دار الكاتب العربي عام ١٩٦٨ - وأفرد المؤلف جزءاً خاصا يشتمل على تعليقاته على هذه المحاورة.

- جورجياس- ترجمة محمد حسن ظاظا- الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- فيدون- ترجمة عياس الشربيني ومراجعة الدكتور على سامى النشار في " الأصول الأفلاطونية" الجزء الأول.
  - فيليبوس: ترجمة الأب فؤاد جرجي.
- المأدبة ترجمة وليم الميرى. وقد صدرت ترجمة عربية جديدة للمأدبة للأساتذة: النشار وقنواتي والشربيني عن دار الكتب الجامعية.

- محاورات أفلاطون: ترجمة زكى نجيب محمود، وتحتاج هذه الترجمة إلى مراجعة جديدة.

ب- فيما يختص بما نشر من مؤلفات عن أفلاطون راجع:

7 F. UEBERWEC, Crundriss des Veschihte der philo aophio 1,Die Philosophie des Ahertums 12e ed Appendice p. 65-100.

7 P. M. Shuhle, L'etat Present des Etudes Platoniciennes

وهو تقرير مقدم إلى مؤتمر رابطة جيوم بوديه الذي عقد في استراسبورج سنة ١٩٣٨.

P.M. Shuhle, Etudes sur là Fabulation Platonicienne

المقدمة ص ٣ إلى ٢٥ Paris 1947

\*Ou en sont les recherches sur le Platon- isme?" dans l'Information Litteraire, Noy- Dec. 1952 P. 194-198.

ثم تقرير مسيو شول إلى مؤتمر رابطة جيوم بودية سنة ١٩٥٤.

ج\_ مراجع خاصة بموضوعات معينة في محاورات أفلاطون بجتزىء منها ما يلي:

١- أساطير أفلاطون

Shuhle, La Fabulation Platonicienne

٢- نظرية المثل والجدل

David Ross, Plato's Theory of Ideas, Oxford 1951

٣- الرياضيات والطبيعة وعلم الحياة

Milhaud, Platon et les philosophes geometres de la Crece Paris 1900.

Robin. La Theorie Platonicienne des Idees et des nombree Paris 1908.

7 Robin, Etude sur la signification et la place de la physique dans la philosophie de Platon, Paris 1919.

7 Rodier, Les Mathematiques et la Dialectique dans le systeme de Platon 1902.

٤- نظرية أفلاطون في النفس

Robin, La ThEORIE Platonicienne de l'amour, Paris, 1933 Rodier, les preuves de l'immortalite de l'ame dans le Phedon de platon, Annee Philosoph ique 1908.

٥- الأخلاق والسياسة

**7** Brochard, la morale de Platon.

7 Pierre lacheze- Rey, les idees morales, sociales et Politiques de Platon. Paris 1938.

#### ٦- الفن والجمال

7 Charles Leveque, Platon Fon dateur de l' Esthetique 1857 Rivaud, Platon et la Musique, Revue, Revue, d'Hist. De la Philosophie 1929.

#### ٧- الدين عند أفلاطون

- 7 Festugiere, Contemplation et Vie contemplative selon Platon, 1636
- More, Religion of Plato, Princeton, 1921.
- **↗** Solmsen, Plato's Theolegy, Ithaca 1942.

#### ٨- أفلاطون والشرق

Festugiere, Platon et Porient, Revue de Philologie 1947, p. 5. 45.

#### ٩- الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة

→ Brehier, Platonisme et Neoplatonisme, Revue des Etudes Crecques 1938.

→ De Vogel, On The Neoplatonic Character of Platonism and the Platonic Character of Neoplatonism: Mind Jan., 1893 P. 43.

### د- مراجع عامة عن مذهب أفلاطون

7 f. Ast Lexicon platonicum 3 vol 1908

burnet , platonism , California 1908

7 Dies, Atuour de platon, 2 vol paris 1926

Fouille la philosophie de platon 1889

- 7 Jackson, Later Theory of Ideas, in Journal of philology 1882 (10) p. 253.
- A.Koyre: Introduction a la lecture de Platon 1945

7 Pater: plato and plationism 1909

7 (B) Parain: Essai sur le logos platonicien 1942

7 Robin (L): Platon, ed Alcan Paris 1938.

- 3 Shuhle (": I'oeuvre de Platon ed Hachette Paris 1955
- 7 Toylor: Forms and Numbers A study in platonic Metaphy Sics in philosophical Studies London 1934

▶ Wshi (J): Etude sur le Parmenide, Paris 1927.

<sup>(</sup>۱) يعد هذا الكتاب أحدث مرجع عن أفلاطون ، وبه ثبت شامل لأغلب المراجع الهامة في ميدان الدراسات الأفلاطونية ص ٢١٣ – ٢٢١ .

# فهرس الموضوعات

| الصفحا    | الموضـــوع                                      |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ۵         | تقديم الكتاب                                    |
| ٧         | مقدمه الطبعة الثانية                            |
| ٨         | مقدمة الطبعة الخامسة                            |
| 1.        | مقدمة الطبعة الرابعة                            |
| 11        | مقدمة الطبعة الثالثة                            |
| 17        | تصدير (مقدمة الطبعة الأولى)                     |
| 10        | مقدمة عامة :                                    |
| 10        | (أولا) أهمية دراستنا لتاريخ الفلسفة             |
| 14        | (ثانيا ) التعريف بمصادر تاريخ الفلسفة اليونانية |
|           | (ثالثا) الفكر السابق على ظهور الفلسفة اليونانية |
| 71        | مشكلة الأصول الشرقية للفلسفة اليونانية          |
| 72        | 🗡 الحضارة اليونانية القديمة.                    |
| 40        | 🗡 نشأة الرياضيات في مصر .                       |
| 77        | 🗡 علم الحساب .                                  |
| 77        | 🗢 علم الهندسة .                                 |
| **        | 🗡 مدرسة الإسكندرية ودورها.                      |
| <b>TV</b> | 🗡 الفن اليوناني والفن المصرى القديم .           |
| ۲۸        | 🗡 الهند والفلسفة .                              |
| ۲A        | 🗡 الثقافة الفارسية .                            |
| <b>79</b> | 🗡 الحضارة البابلية .                            |
| 44        | . علم الفلك وغايته العملية .                    |
| 44        | 🗡 علم الفلك عند اليونانيين .                    |
| ٣.        | 🗡 الخلاصة .                                     |
| 4.4       | 🗡 التمهيد لظهور الفلسفة اليونانية               |
| 41        | ۱- هوميروس                                      |

| الصفحا       | الموضسوع                                                        |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۳۷           | ۲- هزیود                                                        |
| ~ <b>~ 4</b> | ٣- اللاهوتيون                                                   |
| ٤٠           | £- الأورفية                                                     |
| ٤١           | ه- الحكماء السبعة                                               |
| <b>£</b> Y   | (رابعا): المراحل الرئيسية لتطور الفلسفة اليونانية               |
| ٤٣           | ١- الفلسفة السابقة على سقراط                                    |
| 24           | ٧- الفلسفة السقراطية                                            |
| ٤٤           | ٣- ظهور الفلسفة الهللينستية .                                   |
|              | الپاب الأول                                                     |
| ٤٥           | ظهور الفكر الفلسفي                                              |
| ٤٧           | الفلسفة السابقة على سقراط ( العالم الخارجي محور الفكر الفلسفي ) |
| £٩           | الفصل الأول: المدرسة الملطية ونشأة العلم الطبيعي                |
| ٤٩           | ۱ – طالیس                                                       |
| ٥٢           | ۲— انکسمندریس                                                   |
| ٥٣           | ۳- انکسیمانس                                                    |
| ٥٥           | الفصل الثاني: الفيثاغورية ونشأة العلم الرياضي                   |
| ٥٧           | حياة فيثاغورس.                                                  |
| ٥٨           | 🗡 تعاليم الفيثاغوريين .                                         |
| 04           | 🗢 عقيدة التناسخ                                                 |
| 74           | 🗡 آراء فيثاغورسُ العلمية .                                      |
| ٦٧           | الفصل الثالث: المدرسة الإيلية وهرقليطس (نشأة ما بعد الطبيعة)    |
| ٧٣           | هرقليطس الإيليون اكسانوفان                                      |
| ٧٣           | بارمنیدس.                                                       |
| ۲۲           | زينون الإيلى .                                                  |
| ٧٩           | مليسوس .                                                        |
| ۸۱           | الفصل الرابع: مذاهب الكثرة الطبيعية (محاولات للتوفيق)           |
| ۸۱           | أ - أنباقليس ،                                                  |

| الصفحا     | الموضيوع                                              |
|------------|-------------------------------------------------------|
|            | ب- انکساغوراس                                         |
| λŧ         | ح−الذريون : لوفينوس ديموقريطس                         |
| ٨٦         |                                                       |
|            | الباب الثاني                                          |
| ٨٩         | السفسطائيون وسقراط                                    |
|            | (الإنسان محور الفكر الفلسفي )                         |
| 41         | الفصل الأول: السفسطائيون                              |
| 4 £        | ۱- بروتاغوراس.                                        |
| 47         | ٧- بروديكوس                                           |
| <b>4 V</b> | ۳- جورجياس ومدرسته                                    |
| 9 V        | ۔<br>۱- کلیکایس<br>۱- کلیکایس                         |
| 4.4        | ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ - ۰ -               |
| . 94       | الفصل الثاني : سقراط                                  |
| ۱۰۸        | محاكمة سقراط – مذهب سقراط ومنهجه –                    |
| 1 • 9      | أولا: المنهج السقراطي                                 |
| 1 • 4      | أ- مرحلة التهكم                                       |
| 11.        | ب — مر <b>حلة</b> التوليد                             |
| 111        | ثانيًا: المذهب السقراطي                               |
| 115        | الفصل الثالث: المدارس السقراطية الصغرى                |
| 117        | ١- المدرسة الميغارية : إقليدس - كرونوس - ستلبو        |
| 111        | ٢ – المدرسة الكلبية : انتستين — ديوجين — ديمتريوس     |
| 117        | ٣- المدرسة القوريتائية : ارستبوس — تيودوروس – هيجسياس |
|            | الباب الثالث                                          |
|            | الفلسفة السقراطية                                     |
| 140        | أفلاطون ومدرسته                                       |
| 177        | الفصل الأول: منزلته في عصره ، حياته ، مصنفاته         |
| 1 YY       | أ منزلته في عصره وعبقريته .                           |

| الصفحة       | الموضيوع                                                       |
|--------------|----------------------------------------------------------------|
| 179          | بب                                                             |
| 144          | ج− مصنفاته                                                     |
| 144          | أولا: مؤلفات فترة الشباب                                       |
| 144          | ثانيا: محاورات فترة الكهولة - محاورات فترة الشيخوخة            |
| . 148        | . د — آراء أفلاطون الشفوية                                     |
| 140          | هــ أسلوبه ومنهجه                                              |
| 147          | و- الغاية من الفلسفة                                           |
| 1 \$ 1       | الفصل الثاني : المعرفة عند أفلاطون                             |
| 121          | أولا: الجدل ومراحل سيره                                        |
| 128          | أ — الجدل والمعرفة                                             |
| \ <b>a Y</b> | ب- مراحل سير الجدل                                             |
| 104          | ١ الصورة المحسوسة                                              |
| 104          | ٧ التعريف                                                      |
| 104          | ٣- الماهية                                                     |
| 100          | ٤ العلم                                                        |
| 194          | ج- مثال للجدل من محاورة "الجمهورية "                           |
| 104          | ثانيا: درجات المعرفة وموضوعاتها                                |
| 174          | ثالثا: المنهج الفوضي                                           |
| .178         | رابعا: التذكر والمعرفة                                         |
| 1 TV         | الفصل الثالث : النفس وجودها ومصيرها                            |
| 177          | أ – مصير النفس                                                 |
| 14.          | ب- النفس الثلاثية                                              |
| 177.         | ج— النفس الكلية والنفوس الجزئية                                |
| 140          | الفصل الرابع: العالم الحسى ، تكوين العالم الطبيعي              |
| 140          | أ محاولات للتفسير الطبيعي قبل تيماوس                           |
| ١٧٧          | ب- قصة التكوين في محاورة تيماوس                                |
| ۱۸۰          | الفصل الخامس: العالم المعقول، وتطور نظرية المثل خلال المحاورات |

| الصفحة       | الموضــــوع                                            |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| ١٨٦          | ٠<br>٩- نظرية المثل في محاورة أقراطيلوس                |
| ۱۸۷          | ٧- محاورة فيدون                                        |
| 1/4          | ٣ محاورة الجمهورية                                     |
| 19.          | ع- محاورة بارمنيد <i>س</i>                             |
| 190          | ه محاورة السفسطائي                                     |
| 194          | ٦- محاورة فيليبوس                                      |
| 4.1          | الفصل السادس: آراء أفلاطون الشفوية                     |
| ٧٠٥          | الفصل السابع: الأخلاق                                  |
| 7.0          | الأخلاق السياسية - الأخلاق                             |
| Y11          | الفصل الثامن : السياسة                                 |
| 711          | أ — أساس النظام السياسي وغايته                         |
| <b>۲</b> 1 £ | ب— المجتمع الطبيعي وتطوره<br>ب— المجتمع الطبيعي وتطوره |
| 710          | ب حسبت مصبيحي وتحرره<br>ب ج- أنواع الحكومات            |
| 717          | ۱ - التيموقراطية                                       |
| Y17          | كيف يتم التحول من الارستقراطية إلى التيموقراطية        |
| . Y 1 V      | ٢- الأوليجاركية                                        |
| Y1A          | كيف يتم التحول من التيموقراطية إلى الأوليجاركية        |
| <b>**</b>    | ۳- الديمقراطية                                         |
| <b>**</b>    | كيف تتحول الأوليجاركية إلى ديمقراطية                   |
| 771          | ٠ الطغيان                                              |
|              | التحول من الديمقراطية إلى الطغيان                      |
| . ۲ ۲ ٤      | نظام المدينة وتربية الأحداث                            |
| 778          | النظام السياسي في القوانين                             |
| 741          | - خاتمة الباب :                                        |
| 741          | ١ الأكاديمية بعد أفلاطون .                             |
| <b>Y</b> mm  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
|              |                                                        |

#### ملحقات

### فصول من المقالة الأولى

من كتاب "ما بعد الطبيعة " لأرسطو (من ص٥٨٥ إلى ٣٣٨)(١)

الفصل الثالث : اعتراف قدماء الفلاسفة بالعلل المادية والفاعلية والغائية

الفصل الرابع: قصورهم الواضح في معالجة موضوع العلل

الغضل الخامس: المدرسة الفيثاغورية والمدرسة الإيلية واعتراف

الفيثاغوريين الغامض بالعلة الصورية

الفصل السادس: الفلسفة الأفلاطونية واستخدامها للعلتين

المادية والصورية

الفصل السابع: المذاهب المختلفة ومدى اعترافها بالعلل الأربع

الفصل الثامن: نقد الفلاسفة السابقين على أفلاطون

الفصل التاسع: نقد نظرية المثل

الفهارس والمراجع

المراجع

فهرس الموضوعات

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> هـده الأرقام المسلسلة يحب المسلسلة صفحات الكتاب تقابل الأرقام الأوربية التي يجدها القارئ في التمس الإنجليزي من رقم 1 إلى رقم 65

| الناشر                | للمؤلف                                                                             |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| دار الطلبة العرب      | ١- أصول الفلسفة الإشرافية (الطبعة الثانية )                                        |
| ببيروت)               |                                                                                    |
| الكتبة التجارية )     | ٧- هياكل النور (نفد)                                                               |
| دار الجامعات المرية   | ٣- تاريخ الفكر الفلسفي - الجزء الأول (الفلسفة إليونانية) الطبعة                    |
|                       | الخامسة                                                                            |
| الهيئة العامة للتأليف | 1- تاريخ الفكر الفلسفي - الجزء الثاني (أرسطو) الطبعة الثالثة                       |
| دار الكتب الجامعية    | ه- تاريخ الفكر الفلسفى - الفلسفة الحديثة                                           |
| دارْ المعارف          | ٦- فلسفة الجمال ونشأة الفنون الجميلة (الطبعة الثالثة )                             |
| دار المعارف           | ٧- النظم الاشتراكية مع دراسة مقارنة للاشتراكية العربية (الطبعة                     |
|                       | الثانية ) .                                                                        |
| الهيئة العامة للتأليف | <ul> <li>٨- الفلسفة الإسلامية شخصياتها ومذاهبها (في قراءات في الفلسفة )</li> </ul> |
| دار الجامعات المصرية  | <ul> <li>٩- الفلسفة ومباحثها (الطبعة الثالثة )</li> </ul>                          |
| دار الجامعات المصرية  | ١٠- ترجمة كتاب المدخل إلى الميتافيزيقا للفيلسوف هنرى برجسون                        |
| دار المارف            | ٢١ هرقليطس فيلسوف الصيرورة (مع آخرين )                                             |
| دار المارف            | ١٧- لمحات في الحقائق                                                               |
| كلية الآداب جامعة     | ١٣- نقد أبي البركات البغدادي لفلسفة ابن سينا ، فصلة من مجلة                        |
| الإسكندرية            |                                                                                    |
| كلية الآداب جامعة     | ١٤- أبو العلا عفيفي : حياته وآثاره ، الفلسفية                                      |
| الإسكندرية            |                                                                                    |
| دار النهضة العربية    | ٣٥- تاريخ اللفكر اللفلسقي في الإسلام (الجزء الأول)                                 |
| بيروت                 |                                                                                    |

دار الجامعات الصرية

١٦- تاريخ الفكر اللفلسفي في الإسلام (الجزء الثائي)

# تم بحمد الله

مع تحيات دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر تليفاكس: ٥٢٧٤٤٣٨ - الإسكندرية